

#### بيانات الإيداع فى دائرة المكتبة الوطنية بالمملكة الأردنية الهاشمية

دائرة الإفتاء العام في المملكة الأردنية الهاشمية.

المدخل إلى المذهب الشافعي/ دائرة الإفتاء العام في المملكة الأردنية الهاشمية، عمّان، دار الفتح للدراسات والنشر، ٢٠٢٣م.

٤٨٨ ص، قياس القطع : ٢٤×١٧ سم.

الواصفات: الفقه الشافعي/ فقه السنة/ الفقه الإسلامي.

التصنيف العشري (ديوي): ٢٦٧,٣

رقم الإيداع لدي دائرة المكتبة الوطنية : (٣٤٦٥/ ٧/٣٢٠٢)

الرقم المعياري الدولي (ISBN) : ٩٧٨-٩٩٢٣-٧٦٦-١٠٩



الطَّبْعَةُ الأولَىٰ

2331ه = ۲۰۲۳م

## **دارالفتح** للدراسات والنشر





رقم الهاتف : ۲۶ ۱۹۳۵ ( ۲۰۹۲۲ ) رقم الجوال : ۲۶ ۹۲۷ (۷۲۷ (۲۰۹۲۰)

ص.ب: ١٩١٦٣ عمّان ١١١٩٦ الأردن

info@daralfath.com : البريد الإلكتروني www.daralfath.com : الموقع الإلكتروني

#### الدّراسات المنشورة لا تعبّر بالضرُورة عن وجهة نظر الناشر

جميع الحقوق محفوظة للناشر. لا يُسمَح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو أيّ جزء منه أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات أو نقله بأيّ شكل من الأشكال أو رفعه على شبكة الإنترنت دون إذن خطي سابق من الناشر. حقوق الملكية الفكرية هي حقوق خاصّة شرعًا وقانونًا، وطبقًا لقرار مجمع الفقه الإسلامي في دورته الخامسة فإنّ حقوق التأليف والاختراء أو الابتكار مَصُونة شرعًا، ولأصحابها حقّ التصرُّف فيها، فلا يجوز الاعتداء عليها.

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or transmitted in any from or by any means without written permission from the publisher.



تَأْلِيفُ دَائِرَة الإِفْتَاءِ العَامِّر فِي الْمَلَكَةِ الأُرْدُنْيَةِ الْهَاشِمِيَّة



**6** 







### افتتاحية الكتاب سماحة المفتى العام الشيخ عبد الكريم الحصاونة

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد النبي وعلى آله وأصحابه والتابعين.

وبعد،

انطلاقًا من قولِ الله تعالى: ﴿ يَرَفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَرَجَاتً ﴾ [المجادلة: ١١]، وقولِ النبي ﷺ: ﴿ مَن يُرِدِ الله بِهِ خَيرًا يفقهْه في الدّين ﴾ متفق عليه، فقد حرَصت دائرة الإفتاء العام في المملكة الأردنية الهاشمية على خدمة العلوم الشرعية، وتقديم المعلومة النافعة، ورفع مستوى الثقافة بين طلبة العلم، واستكمالًا لهذه المسيرة الطيبة فإن دائرة الإفتاء العام بعد توفيق الله تعالى وفضله، تضع بين يدي طلبة العلم كتاب «المدخل إلى المذهب الشافعي» بعد أن يسر الله تعالى إخراجه بهذه الحُلّة البهية، ليكون مرجعًا ميسَّرًا لطلبة العلم، أخرجته أيدٍ مباركة من أصحاب الفضيلة العلماء الكرام في دائرة الإفتاء.

ولمّا كان المذهب الشافعي هو أحد المذاهب الأربعة المعتمدة عند أهل السنة والجماعة، وهي (المذهب الحنفي، والمالكي، والشافعي، والحنبلي)، وباعتباره المذهب المعتمد في الفتوى في المملكة الأردنية الهاشمية والأكثر انتشارًا في بلادنا عبر التاريخ؛ لما احتواه من منهج علمي راسخ كان وما زال سببًا في تحقيق مصالح الأمة وجمع كلمتها والمحافظة على عدالتها ووسطيتها، فقد رغبنا في تعريف طلبة

العلم والمهتمين بالثقافة الشرعية بهذا المذهب، من خلال هذا الكتاب الذي يسلّط الضوء على إمام المذهب محمد بن إدريس الشافعي رضي الله عنه الذي كان صاحب شخصية اجتهادية فذة، وكان له قصب السبق في وضع علم أصول الفقه واستنباط القواعد الأصولية، بالإضافة إلى بيان أدوار المذهب التاريخية ومراحل تطوره، وأبرز شيوخه والتعريف بهم، وأهم الكتب المعتمدة فيه، وشرح أبرز مصطلحات علماء الشافعية، وهو ما يُعد مفتاحًا مهمًّا لدراسة مذهب الإمام الشافعي، وييسر دراسة علم الفقه الذي يُعدّ من أجلّ العلوم وأعظمها؛ لأنه يحقق عناصر الاستخلاف في الأرض ويتعلق بالعمل الذي يوصل إلى مراد الله سبحانه وتعالى في هذه الحياة، وهو عبادة الله تعالى وصدق التوجه إليه، مصداقاً لقوله عز وجل: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ النظرية مع التطبيق العملي، يقول الإمام الغزالي رضي الله عنه: «وأشرفُ العلوم ما انظرية مع التطبيق العملي، يقول الإمام الغزالي رضي الله عنه: «وأشرفُ العلوم ما ازدوجَ فيه العقلُ والسمع، واصطحب فيه الرأيُ والشرع، وعلم الفقه وأصولُه من ازدوجَ فيه العلماء به أرفع العلماء مكانًا، وأجلَّهم شأنًا، وأكثرَهم أتباعًا وأعوانًا»(۱).

فنسأل الله تعالى أن يتقبّل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، وأن يكتب له القبول بين الناس، وأن يبارك في جهود العاملين عليه، والقائمين على تدقيقه والعناية به، وأن ينفع به الإسلام والمسلمين.

والحمد لله ربّ العالمين



<sup>(</sup>١) المستصفى (ص٣).

مقلمة

#### مقدمة

بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين، والصلاة على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

أما بعد،

فقد أصبحت مداخل العلوم في عصرنا الحاضر ظاهرة معتادة في منهج التعليم والمعرفة؛ لأن كل علم له تاريخه وفلسفته الخاصة واصطلاحاته وقواعده التي لا يحسن بدارس ذلك العلم أن يجهلها، ويحتاج كل باحث أن يطلع عليها ليستفيد من ذلك العلم بصورة صحيحة.

ولذلك سلك المصنفون في العلوم الشرعية هذه المنهجية في كل علم شرعي ليكون ممهِّدًا معرفيًّا وسُلَّمًا تعليميًّا لكل طالب علم شرعي، وقُررت مواد متخصصة في الجامعات والمعاهد الأكاديمية لتدريس هذه المداخل في التخصصات الشرعية.

وقد ظهرت الحاجة لتصنيف مدخل إلى المذهب الشافعي يراعي طريقة كتابة الدراسات الأكاديمية، ويبني المنهجية العلمية في ذهن طالب العلم الملتزم بالمذهب الشافعي.

وجاءت فكرة كتاب «المدخل إلى المذهب الشافعي» الذي بين أيدينا ليكون مرجعًا علميًّا أكاديميًّا للجامعات والباحثين وطلبة العلم، يضاهي المراجع الأكاديمية المعاصرة التي تهتم بمنهج البحث العلمي، وطريقة التوثيق والترتيب والتبويب، والأمثلة التطبيقية.

وتتمثل أهمية الكتاب في أنها تقدم مادة منهجية للباحثين وطلبة العلم في التعريف بالمذهب الشافعي، بحيث يسهل على الباحث وطالب العلم البحث أو الدراسة في كتب المذهب.

وقد كثر في يومنا هذا التصنيف في مداخل المذهب الشافعي، ويُعدّ أول مدخل صُنّف في المذهب الشافعي بصورة مستقلة «الفوائد المدنية فيمن يُفتى بقوله من أئمة الشافعية» للعلامة محمد بن سليمان الكردي (ت١٩٤هـ) والذي عرض فيه طبقات علماء المذهب وكتبه وأبرز مصطلحاته، واستفاض في بحث دور الإمام النووي والإمام الرافعي في تنقيح المذهب، وجهود المتأخرين في تحرير أقوالهما، ومنهجية الفتوى المعتبرة في المذهب، ثم قام العلامة علوي بن أحمد السقاف (ت٥٩٣هـ) بتهذيب الكتاب السابق في «الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعية» فعرض طبقات علماء المذهب، وتحدث عن أبرز مصطلحاته وكتبه، وعرض دور الإمامين النووي والرافعي في «تنقيحه».

ثم توالت مداخل المذهب الشافعي في العصر الحديث بين رسالة جامعية وبحث علمي مُحكَّم وكتاب مستقل، وكان من أبرز هذه الدراسات:

المذهب عند الشافعية للدكتور محمد إبراهيم علي، وهو بحث محكَّم نشر في جامعة الملك عبد العزيز سنة ١٩٧٨م، وعَرَض فيه أطوار المذهب التاريخية، وجهود المتأخرين في تحرير المذهب.

٢- المدخل إلى مذهب الإمام الشافعي للدكتور أكرم القواسمي، وهي رسالة دكتوراه نُوقشت في الجامعة الأردنية سنة ٢٠٠٢م، وتعرض فيه مؤلفه لحياة إمام المذهب وتاريخ المذهب وبيان أبرز مصطلحاته وكتبه.

٣- مقدمة تحقيق كتاب «نهاية المطلب لإمام الحرمين» لمحقِّقه الدكتور عبد العظيم الديب، وهي مقدمة عظيمة في التعريف بالمذهب الشافعي وتاريخه

مقدمة

ومصطلحاته، وجهود علماء المذهب في تحريره وتنقيحه، وقد طُبع الكتاب مع مقدمته في سنة ۲۰۰۷م.

3- المعتمد عند الشافعية للدكتور محمد عمر الكاف، وهي رسالة ماجستير نوقشت في جامعة بيروت الإسلامية سنة ٢٠٠٨م، وعرض فيه مؤلفه تطور مصطلح المذهب عبر العصور، وجهود علماء المذهب في تحريره وتنقيحه.

وركَّزت أغلب هذه الكتب والدراسات على العرض التاريخي لحياة إمام المذهب، وأطوار المذهب التاريخية، وجهود علماء المذهب في تحريره وتنقيحه، مع بيان مصطلحات المذهب وكتبه.

ويُعدّ الكتاب الذي بين أيدينا حلقة مكمِّلة لسلسلة الكتب السابقة، وتمثلت الإضافة التي خرج بها كتابنا في:

1- الاهتمام بمنهج البحث العلمي في المذهب الشافعي من خلال عرض كتب المذهب في الفروع والأصول والقواعد الفقهية والكتب الأخرى المتصلة بالمذهب الشافعي، مع تعريف مختصر بكل كتاب، بالإضافة إلى عرض أبرز المصطلحات المتعلقة بالمذهب بطريقة مرتبة مجدولة يستفيد منها الباحث وطالب العلم.

٢- عرض منهج الفتوى وقواعد الترجيح في المذهب بطريقة علمية مع الأمثلة التوضيحية، بعيدًا عن الحشو والتطويل.

٣- بيان الأصول التي تفرَّد بها المذهب الشافعي عن المذاهب الأخرى مع الأمثلة التطبيقية، بطريقة تتناسب مع الكتب الأكاديمية المعاصرة.

٤-ركز الكتاب فيما يتعلق بتاريخ المذهب على عرض الحالة العلمية للمذهب
 وجهود علماء المذهب في كل عصر من عصر النشأة إلى عصرنا الحالي.

• إضافة فصل يتعلق بتراجم علماء المذهب عبر العصور التاريخية بحيث يشتمل على ترجمة إمام أو أكثر في كل قرن، مع الاهتمام بتراجم أبرز علماء المذهب في العصر الحديث.

٦- الاهتمام بالتوثيق العلمي من المصادر والمراجع، وترجمة الأعلام في الكتاب، وترتيب الكتاب وَفقًا للمنهجية العلمية.

وقد تتبّعنا واستقرأنا مصادر المذهب الشافعي ومراجعه للوصول إلى المعلومات والحقائق وتنقيحها ونقدها، فيما يُعرف اليوم بالمنهج التاريخي، بالإضافة إلى عرض شامل لما يتعلق بالتعريف بالمذهب الشافعي ومنهجه وأصوله وتاريخه، فيما يعُرف اليوم بالمنهج الوصفي.

وختامًا، نسأل الله تعالى أن يتقبل هذا العمل لوجهه الكريم، وأن يكون في صحيفة كل من اشتغل بالكتاب أو عمل على إنجاحه، وأن ينفع به طلبة العلم والباحثين بجاه سيد المرسلين على الله المرسلين المسلين المسلم ا



## تمهيد نبذة عن تاريخ المذاهب الفقهية عمومًا

كان الصحابةُ رضي الله عنهم في عصر النبي على إذا أشكل عليهم أمر ما من أمور دينهم، أو اختلفوا في مسألة رجعوا إلى النبي على في فيسألونه مباشرة عن حكم تلك المسألة؛ فيبيّنُ لهم رسول الله حكمَها، وقد نزلت عدة آيات من القرآن الكريم تدلُّ على ذلك؛ منها: قوله تعالى: ﴿يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلأَهِلَّةِ قُلُ هِي مَوَقِيتُ لِلنّاسِ وَٱلْحَجِ ﴾ [البقرة: ١٨٩]، وقوله تعالى: ﴿يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلُ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وقوله تعالى: ﴿يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن تَفْعِهِمَا ﴾ الْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن تَفْعِهِمَا ﴾ [البقرة: ٢١٧].

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، باب اجتهاد الرأي في القضاء، (٣: ٣٠٣) رقم الحديث (٣٩٩٦).

ومنها: عندما خرج صحابيّان في سفر، فحضرت الصلاة وليس معهما ماء، فتيمّما صعيدًا طيبًا فصلّيا، ثم وجدا الماء في الوقت، فأعاد أحدُهما الصلاة والوضوء ولم يُعِد الآخر، ثم أتيا رسول الله على فذكرا ذلك له فقال للذي لم يُعِد: «أصبتَ السُّنة، وأجزأتكَ صلاتُك». وقال للذي توضَّأ وأعاد: «لك الأجرُ مرّتين»(۱).

وبعد وفاة النبي التشر الصحابة في البلاد، وظهر الخلاف فيما بينهم في الأمور الاجتهادية، ولم يكونوا كُلُّهم على درجة واحدة من العلم، فمنهم من بلغ رُتبة الأخذ من الكتاب والسنة مباشرة، ومنهم من لم يبلغ تلك الدرجة؛ فكان الواحد منهم يتَّبِعُ قول الصحابي الذي بلغ درجة الاجتهاد أو مذهبه، فمنهم من كان يلزم إمامًا ويلتزم فتواه، ومنهم من كان ينتقِلُ إلى إمام آخر.

ونجد أن شواهد التاريخ في طرائق الفقه والفتوى وتلقي العلم عن الصحابة رضي الله عنهم ترشد إلى ما ذكرناه، فقد عاش أهلُ العراق أمدًا طويلًا وهم يلتزمون مذهب عبد الله بن مسعود رضي الله عنهما دون أن يُنكِرَ عليهم أحد من العلماء، وكما عاش أهلُ الحجاز أمدًا طويلًا وهم يلتزمون مذهب عبد الله بن عمر وابن عباس رضى الله عنهما دون أن يُنكِر عليهم أحد من العلماء.

وانفرد العالِمان الجليلان عطاء بن أبي رباح ومجاهد من أئمة التابعين بالفتوى بمكة، وكان ينادي الخليفة ألّا يفتي الناسَ أحدٌ إلا هذانِ الإمامان، ولم يقُم أحدٌ من العلماء ينكِرُ على الخليفة أو على أحدٍ من الناس هذا الإلزام(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، باب في المتيمم يجد الماء بعدما يصلي في الوقت (١: ٩٣)، رقم الحديث (٣٣٨).

<sup>(</sup>٢) اللامذهبية أخطر بدعة تهدِّد الشريعة الإسلامية، لمحمد سعيد رمضان البوطي (ص١٥).

ثم لما عظُمت أمصارُ الإسلام، وذهبت الأميّة من العرب بممارسة الكتابة، وتمكّن الاستنباط، وكمُل الفقه وأصبح صناعة وعلمًا نشأت مدرسة أهل الحديث في الحجاز، وهي امتداد لفقه عبد الله بن عمر وابن عباس رضي الله عنهما، ومدرسة أهل الرأي في العراق وهي امتداد لفقه عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، فكانت مدرسة أهل الحديث تعتمد على النص ولا تتجاوزه إلى الرأي إلا عند الضرورة، أما مدرسة أهل الرأي فكانت تعتمد على الرأي والبحث في عِلَل الأحكام ولا تجنح إلى النص إلا بعد الوثوق التام بصحة نسبته إلى رسول الله على .

ومن أشهر تلامذة عبد الله بن مسعود في العراق: عَلقَمةُ بن قَيس النخَعِيّ (۱)، ومَسروقُ بن الأجدع (۲)، وشُرَيح القاضي (۳)، ثم تزعَّم مدرسة الرأي بعدهم إبراهيم النخَعي (٤) فقيه العراق، وعلى يديه تتلمذ حمّاد بن أبي سُليمان (٥) وكانت له بالكوفة حَلقة عظيمة، وكان من بينهم أبو حَنيفة النُّعمان وانتهت إليه

<sup>(</sup>١) علقمة بن قيس بن عبد الله بن مالك النخعي الهمدانيّ، تابعي، كان فقيه العراق، تُوُفِّي سنة ٢٢هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) مَسروق بن الأجدع بن مالك الهَمداني الوادعي، تابعي، كان أعلم بالفتيا من شريح، وشُرَيح أبصر منه بالقضاء. تُوفِّي ٦٣هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٧: ٢١٥).

<sup>(</sup>٣) شُرَيح بن الحارث بن قيس بن الجَهم الكِندي، من أشهر القضاة الفقهاء في صدر الإسلام، ولي قضاء الكوفة في زمن عمر وعثمان وعلي ومعاوية، ولمّا أصبح الحجاج بن يوسف والي الكوفة استقال شُرَيح. توفي ٧٨هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٣: ١٦١).

إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود، أبو عمران النخعي، من أكابر التابعين، فقيه العراق كان إمامًا مجتهدًا له مذهب. تؤفّي ٩٦هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (١: ٨٠).

<sup>(</sup>٥) حماد بن أبي سليمان أبو إسماعيل بن مسلم الكوفي، تفقّه بإبراهيم النخعي، وهو أنبَلُ أصحابه وأفقههم وأقيسهم وأبصرهم بالمناظرة والرأي. تُوُفِّي ١٢٠هـ. انظر: سير أعلام النبلاء (٥: ٢٣١).

رئاسة الفقه، فالتفَّ حوله الطلاب وبرز منهم القاضي أبو يوسف ومحمد بن الحسن وزُفَر، وعلى أيديهم استمر فِقهُها واستقرَّ منهجها، فكان «المذهب الحنفى».

ومن أشهر تلامذة عبد الله بن عمر وابن عباس في الحجاز: سعيد بن المسيب<sup>(۱)</sup> سيد التابعين، وعروة بن الزبير<sup>(۲)</sup>، والقاسم بن محمد<sup>(۳)</sup>، وعلى أيديهم تتلمذ ابنُ شِهاب الزهري<sup>(٤)</sup>، وزيد بن أسلم<sup>(٥)</sup>، ونافع مولى ابن عمر<sup>(۲)</sup>، وعبد الله بن ذَكوان<sup>(۷)</sup>، وعلى أيديهم برز عَطاء بن رَباح، وابنُ جُرَيج، والليثُ ابن سعد، وسُفيان بن عُينة، والأوزاعي، ومالك بن أنس إمام أهل المدينة،

(۱) سعيد بن المسيَّب بن حزن بن أبي وهب المخزومي القرشي، أبو محمد، سيِّد التابعين، وأحد الفقهاء السبعة بالمدينة. توفي ٩٤هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٣: ١٠٢).

<sup>(</sup>٢) عروة بن الزبير بن العوام الأسدي القرشي أبو عبد الله، أحد الفقهاء السبعة بالمدينة، توفي ٩٣هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق، أبو محمد، أحد الفقهاء السبعة في المدينة، توفي ١٠٧هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٥: ١٨١).

<sup>(</sup>٤) محمد بن مسلم بن عبد الله بن شِهاب الزهري، من بني زُهرة بن كلاب، من قريش، أبو بكر، أو له من دوَّن الحديث، وأحد أكابر الحُفّاظ والفقهاء، تابعيٌّ من أهل المدينة، توفي ١٧٤هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٧: ٩٧).

<sup>(</sup>٥) زيد بن أسلم العدوي العمري، أبو عبد الله، فقيه مُفسِّر من أهل المدينة، توفي ١٣٦هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٣: ٥٦).

<sup>(</sup>٦) نافع أبو عبد الله القرشي، ثم العدوي، الإمام المفتي، الثبت، عالم المدينة، توفي ١١٧هـ. انظر: سير أعلام النبلاء (٥: ٩٠).

<sup>(</sup>٧) عبد الله بن ذكوان القرشي المدني، أبو الزناد: من كبار المحدثين، توفي ١٣١هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ٨٥).

وعلى يدِه برز عبد الرحمن بن القاسم (۱)، وعبد الله بن وَهب (۲)، ويحيى بن يحيى الله يدِه برز عبد الرحمن بن القاسم وعليه استمرَّ فقهها ومنهجها، فكان «المذهب المالكي».

ثم أخذ محمّد بن إدريس المطَّلبيّ الشَّافعيُّ عن الإمام مالك بن أنس في المدينة ورَحَل إلى العراق، ولقي أصحاب الإمام أبي حَنيفة، وأخَذَ عنهم ومزَجَ طريقة أهل الحجاز بطريقة أهل العراق، ثم رحل إلى مصر واختصَّ بمذهب، وكان من أشهر تلامذته أبو إبراهيم المُزني، وأبو يعقوب البُويطي، وحرمَلة بن يحيى، والربيعُ المُرادي، وعليه استمرَّ فقهُها ومنهجُها، فكان «المذهب الشافعي».

وجاء من بعدهم أبو عبد الله أحمد بن حنبل فاختار في صدر حياته رجال الحديث ومسلككهم، فاتجه إليهم أول اتجاهه، ثم قصد فقه الشافعي وأصوله، وكان الشافعي يعوّل عليه في معرفة صحة الأحاديث أحيانًا، ويقول له: إذا صحّ عندكم الحديث فأعلمني به.

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن القاسم بن خالد بن جُنادة العتقيّ المصري، أبو عبد الله، ويُعرَف بابن القاسم، فقيه، وهو صاحب المدونة الكبرى في المذهب المالكي، توفي ١٩١هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٣: ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن وَهب بن مسلم الفِهري المصري، أبو محمد، فقيه من الأئمة من أصحاب الإمام مالك، تُوفِّي ١٩٧هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) يحيى بن يحيى بن أبي عيسى كثير الليثي، أبو محمد، عالم الأندلس في عصره، سمع الموطَّأ من الإمام مالك، وعاد إلى الأندلس، فنشر فيها مذهب مالك، توفي ٢٣٤هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٨: ١٧٦).

<sup>(</sup>٤) أشهب بن عبد العزيز بن داود القيسي العامري الجعديّ، أبو عمرو، فقيه الديار المصرية في عصره، كان صاحب الإمام مالك، تُوفِّي ٢٠٤هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (١: ٣٣٣).

وكان من أشهر تلامذة الإمام أحمد: أبو بكر المرُّوذي(١)، وإبراهيم بن إسحاق الحربي(٢)، وبقيُّ بن مَخلَد(٣)، وصالح وعبد الله ابنا الإمام أحمد، وعمه إسحاق، وابن عمه حنبل، وعليه استمرَّ فقهها ومنهجها، فكان «المذهب الحنبلي».

ووقف الاجتهاد الفقهي المطلق وتأسيس المدارس الكبرى ذات الأصول الفقهية العظمى عند هؤلاء الأئمة الأربعة، وصار الأمر بين الناس إلى اتباع مذاهب هؤلاء الأئمة الأربعة والالتزام بفقههم؛ لأن هذه المذاهب حُفِظت وخُدِمت ونُقِّحت وحُرِّرت ودُقِّقت، وإنما وقع هذا الالتزام بالمذاهب الأربعة دون غيرها خشية من إسناد الأمر إلى غير أهله ومَن لا يُوثَق برأيه ودينه فصرَّحوا بالعجز والإعواز، وعَمِلَ كلُّ مقلِّد بمذهب مَن قلّده، فجرى عملُ جماهير الأمة بعد استقرار تدوين الفقه على الالتزام بالمذاهب الفقهية الأربعة: مذهب الإمام أبي حنيفة، ومذهب الإمام مالك، ومذهب الإمام الشافعي، ومذهب الإمام أحمد رضي الله عنهم أجمعين.

وبذلك نعلم أنّ اتباع المذاهب الأربعة هو عَينُ اتباع الكتاب والسنة، وأن أقوال الأئمة لم تخرُج عن الكتاب والسنة؛ فأقوالهم مأخوذة ومستنبطة

<sup>(</sup>١) أحمد بن محمد بن الحجاج، أبو بكر المروذي، عالم بالفقه والحديث. كان أجلَّ أصحاب الإمام أحمد، توفي ٢٠٥هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (١: ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) إبراهيم بن إسحاق بن بَشير بن عبد الله البَغدادي الحربي، أبو إسحاق، من أعلام المُحدِّثين، تُوفِّي ٢٨٥هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (١: ٣٢).

<sup>(</sup>٣) بَقِيّ بن مَخلَد بن يزيد، أبو عبد الرحمن، الأندلسي القُرطُبي: حافظ مفسِّر مُحقِّق، من أهل الأندلس، له تفسير قال عنه ابن بشكوال: «لم يُؤلَّف مثله في الإسلام»، توفِّي ٢٧٦هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٢: ٦٠).

من الكتاب والسنة، إما عن طريق القياس، أو عن طريق الدلالات؛ كالعامِّ والخاصِّ، والمُجمَل والمُبيَّن، وفحوى الخطاب ودليل الخطاب، وغير ذلك.

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي: فاقتضت حكمة الله سبحانه أن ضبط الدين وحفظه بأن نصب للناس أئمة مجتمعًا على عِلمِهم ودرايتهم، وبلوغهم الغاية المقصودة في مرتبة العلم بالأحكام والفتوى من أهل الرأي والحديث.

فصار الناس كلَّهم يُعوِّلون في الفتاوى عليهم، ويرجعون في معرفة الأحكام إليهم، وأقام الله من يضبِطُ مذاهبَهم ويحرِّرُ قواعدَهم حتى ضُبِط مذهبُ كل إمام منهم وأصوله وقواعده وفصوله، وكان ذلك من لطف الله بعباده المؤمنين، ومن جملة عوائده الحسنة في حفظ هذا الدين، ولو لا ذلك لرأى الناس العجب العجاب. انتهى (١).



<sup>(</sup>١) الرد على من اتبع غير المذاهب الأربعة، لابن رجب الحنبلي (ص٣).





# الباب الأول تاريخ المذهب الشافعي ورجاله

يتكون هذا الباب من ثلاثة فصول هي:

- الفصل الأول: حياة الإمام الشافعي وشخصيته الاجتهادية.

- الفصل الثاني: تطور المذهب الشافعي.

- الفصل الثالث: أبرز فقهاء المذهب الشافعي.





## مقدمة تعريف المذهب وحقيقته

### أُولًا : تعريف المذهب لغةً

المذهب لغةً: مأخوذ من ذَهبَ يَذهَب ذَهابًا وذُهوبًا ومَذهبًا أي: مرَّ (١).

ويُستعمَل لعدة معانٍ (٢):

١- يُستعمَل: بمعنى الذهاب، أي: السير والمرور.

٢- ويُستعمَل: للمعتقد الذي يُذهَب إليه، يقال: ذهب فلان لمذهبه أي: لمُعتَقدِه الذي يذهب فيه.

٣ ويُستعمَل: للمتوضَّأ؛ لأنه يذهب إليه.

٤- ويستعمل: لموضع قضاء الحاجة. وفي الحديث: «أنّ النبيَّ عَلَيْهُ كان إذا ذهَب المذهَب أبعَدَ» (٣).

ثانيًا: تعريف المذهب اصطلاحًا

المذهب في الاصطلاح: هو ما يصل إليه المجتهِدُ من الأحكام والمسائل بطريق الاجتهاد (٤).

<sup>(</sup>۱) مختار الصحاح (ص۱۱۳). (۲) لسان العرب (۱: ۳۹۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، باب التخلي عند قضاء الحاجة (١:١) حديث رقم (١).

<sup>(</sup>٤) حاشية البجيرمي على الخطيب (١: ٠٥).

قال أبو مُظفَّر السمعانيُّ الشافعي: «اعلم أن مذهب الإنسان: هو اعتقاده، فمتى ظنَّنا أن (١) اعتقاد الإنسان أو عرفناه ضرورة أو بدليلٍ مُجمَل أو مُفصَّل قلنا: إنه مذهبه، ومتى لم نظن ذلك ولم نعلمه، لم نقل: إنه مذهبه.

ويدُلُّ الإنسان على مذهبه في المسألة بوجوه:

\_ منها: أن يحكُم في المسألة بعينها بحكم مُعيَّن.

\_ ومنها: أن تأتي بلفظ عامِّ يشمل تلك المسألة وغيرها، فيقول الشافعي رحمه الله: الكل جائز، أو غير جائز.

- ومنها: أن يُعلِم أنّه لا يُفرِّق بين المسألتين وينصُّ على حكم أحدهما، فيُعلِم أنّ حكم الآخرِ عينُ ذلك الحكم، مثل أن يقول: الشفعة لجار الدار، فنعلمُ أن جار الدكان مثل جار الدار.

\_ومنها: أن يُعلِّل الحكمَ بعلةٍ توجَد في عدة مسائل فنعلم أن مذهبَه شمول ذلك الحكم في تلك المسائل»(٢).



<sup>(</sup>١) كذا في المطبوعة، وحذفها هو الأنسب بقراءة النص، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٢) قواطع الأدلة في الأصول، للسمعاني (٢: ٣٣٧).

## الفصل الأول حياة الإمام الشافعي وشخصيته الاجتهادية

## المبحث الأول حياة الإمام الشافعي

سنتكلم في هذا الفصل عن إمام علم من أعلام الأمة الإسلامية، يُعَدُّ ثالثَ الأئمة الأربعة عندَ أهل السنة والجماعة، ومؤسِّس المدرسة الفقهية «المذهب الشافعي» في الفقه الإسلامي، ومؤسِّس علم أصول الفقه في كتابه «الرسالة»، هو الإمام أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعيّ المطَّلبيّ القرشيّ.

وتُعد شخصية الإمام الشافعي رحمه الله تعالى من أبرز الشخصيات العلمية تأثيرًا في تاريخ التشريع الإسلامي؛ لجمعه بين مدرستي أهل الحديث والرأي، فاتخذ منهجًا وسطًا وحسَمَ الجدل القائم بينهما، واستقلَّ في تدوين قواعد علم أصول الفقه، وترسيخ حُجّية السنة النبوية في الأذهان، فوضع قانونًا للخَلق يعصِم الناس عن الخطأ في المعرفة.



## المطلب الأول حباته الشخصية(١)

#### أُولًا: اسمه ونسبه

هو إمام الأئمة وعالم قُرَيش أبو عبدِ الله محمدُ بن إدريس بن العباس بن عثمانَ بن شافع بن السائبِ بن عُبيدِ بن عبد يزيد بن هاشم بن المُطَّلِب بن عبد مناف القُرَيشيُّ المُطَّلبيُّ الشافعيُّ الحجازيُّ المَكّيُّ، يلتقي بالنسَبِ مع النبيِّ عَلِيْهِ في عبدِ مناف جَدِّ رسول الله عَلِيْهِ الثالث.

أما جَدُّه السائب بن عُبَيد فهو صحابي؛ فشافعُ ابنُ صحابي، وإليه يُنسَب محمد بن إدريس.

قال الإمام النووي: «وقد تظاهرت الأحاديث الصحيحة في فضل قريش، وانعقد الإجماع على تفضيلهم على جميع قبائل العرب وغيرهم، وفي الصحيحين عن رسول الله على قريش»(٢)، وأن رسول الله على الصحيحين عن رسول الله على المنافقة الله على المنافقة المنافقة الله على المنافقة المنافقة الله على المنافقة المنافقة الله على المنافقة المنافقة

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: مناقب الشافعي للبيهقي، ومناقب الإمام الشافعي لفخر الدين الرازي. وطبقات الشافعية الكبرى لعبد الوهاب السبكي (۲: ۷۱)، وسير أعلام النبلاء للذهبي (۱: ٥٠)، وتهذيب الأسماء واللغات للنووي (١: ٤٤)، ووفيات الأعيان لابن خلكان (٤: ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) لم يردبهذا اللفظ في الصحيحين، وإنما وردبلفظ: «الناس تبع لقريش في هذا الشأن، مسلمهم تبع لكافرهم». أخرجه البخاري، كتاب المناقب، (٣٤٩٥)، =

قال: «النَّاسُ مَعادِنُ، خِيارُهُم فِي الجاهِلِيّةِ خِيارُهُم فِي الإسلامِ، إذا فقُهُوا $^{(1)}$  $^{(1)}$ .

فأما المُطّلبي: فهو نسبةٌ إلى جَدّه المطلب بن عبد مناف، فالشافعيُّ من أولاد عمومة رسول الله؛ لأنّ المُطَّلب عم رسول الله، فالمطلب هو أخو هاشم، وكلاهما ابنا عبد مناف؛ وعلى هذا فالإمام الشافعي يُعَدُّ من آل بيت رسول الله عَيْكُ ، قال رسول الله عَيْكُ فيهم: «إنَّما بَنُو المُطَّلِبِ، وبَنُو هاشِم شَيءٌ واحِدٌ»(٣).

وما أحسنَ قولَ بعضهم في نسب الشافعي (٤):

يا طالِبًا حِفظَ أُصولِ الشافِعِي مُجتَمِعًا مع النبيِّ الشافع فوقهم عُثمانَ قُل وشافع وسائبِ ثم عُبيدٍ سادسٌ عبدِ يزيدٍ هاشم للجائع أكرِم بها من نسبةٍ للشافعي

محمدٌ إدريـسَ عباس ومن مُطَّلب عبدِ مناف عاشــرٌ

### ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد الإمام الشافعي رضي الله عنه سنة ٠ ١٥ هـ، وهي السنة التي تُوفِّي فيها الإمام أبو حنيفة رحمهما الله تعالى، والذي عليه الجمهور أنَّ الشافعي وُلِد بغَزّة، وهي من أرض فلسطين.

ومسلم، كتاب الإمارة، باب الناس تبع لقريش، والخلافة في قريش (١٨١٨). وأخرجه باللفظ المذكور أحمد في مسنده (١٢٩٠٠)، والنسائي في الكبرى (٩٠٩).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء (٤: ١٤٩) رقم الحديث (٣٣٨٣).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأسماء واللغات، للنووي (١: ٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب فرض الخمس (٤: ٩١) رقم الحديث (٣١٤٠).

<sup>(</sup>٤) ذكر هذه الأبيات الشيخ الباجوري في مقدمته على شرح ابن قاسم الغَزِّي على متن أبي شجاع (ص۲۰).

نشأ الشافعي رضي الله عنه يتيمًا في حِجر أمه في قلة عيش وضيق حال، فخافت عليه أمه من ضياع النسب الشريف فحمَلته إلى مكّة وهو ابن عامين، فخافت عليه أمه من ضياع النسب الشريف فحمَلته إلى مكّة وهو ابن عامين، فنشأ بها وأقبل على الرمي حتى فاق فيه الأقران، وصار يصيب من عشرة أسهم عشرة، ثم دفعته أمه إلى الكُتّاب ليتعلّم القراءة والكتابة.

#### ثالثًا: وفاته

مات الشافعي رحمه الله في آخر ليلة من رجب سنة ٢٠٤هـ، وقد بلغ من العمر أربعة وخمسين عامًا، قال محمد بن عبد الله بن عبد الحكم المصري: «وُلِد الشافعي سنة خمسين ومئة، ومات في آخر يوم من رجب، سنة أربع ومئتين، عاش أربعًا وخمسين سنة»(١).



<sup>(</sup>١) آداب الشافعي ومناقبه، لابن أبي حاتم الرازي (ص٢١).

## المطلب الثاني حياته العلمية

## أُولًا: مراحل طلبه للعلم

مرت رحلة الشافعي في طلبه للعلم الذي أسهم في بناء شخصيته العلمية بمراحل أهمها:

1 مرحلة حِفظِه لكتاب الله: ابتدأ الشافعيُّ بحفظ كتاب الله بعدما أرسلته أُمُّه إلى الكُتّاب، ولم يكن عندها ما تعطي المعلِّم، وكان المُعلِّمُ يقصِّرُ في التعليم إلا أنّ المعلِّم كُلَّما علَّم صبيانَه شيئًا كان الشافعيُّ يتلقَّف ذلك الكلام، فنظر ثم إذا قام المعلم من مكانه أخذ الشافعي يعلِّم الصبيان ذلك الكلام، فنظر المعلم فرأى الشافعيُّ يكفيه من أمر الصبيان فترَك طلب الأجرة منه، وكُلما كان المعلِّم يُلقِّن الصبيان الآية ليكتبوها فإلى أن يفرُغ المُعلِّم من الإملاء عليهم، كان الشافعي قد حفِظ جميع ما أُملي، واستمرَّ على هذا الحال إلى أن عَذِق وحفظ القرآن في كمال سبع سنين (١).

قال الشافعي رضي الله عنه: ولما ختمتُ القرآن دخلت المسجد وكنت أجالس العلماء وأحفظ الحديث وكان منزلنا بمكة في شعب الخيف، وكنت فقيرًا بحيث ما كنت أجد ما أشتري به القراطيس، فكنت آخذ العظم وأكتب فيه

<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للبيهقي (ص٩٢).

وأستوهب الظُّهورَ من أهل الديوان \_ أي: الأوراق المكتوبة المستغنى عنها \_ وأكتب في ظهرها(١).

٢- مرحلة بروعه في اللغة والشعر والأدب: اتَّجه الشافعي بعد حفظه لكتاب الله عز وجل وسماعه للسنة النبوية إلى الشعر والأدب وبرَع فيهما، ولم يكن مشتغلًا بالفقه بعد.

فخرج من مكة متوجِّها إلى قبيلة «هُذيل» في البادية، وكانت أفصحَ العرب، فلازمها يتعلم كلامَها ولغاتِها، ويبتعد كل البُعد عن العجمة التي أخذت تغزو اللسان العربي الفصيح بسبب الاختلاط بالأعاجم، فأقام معهم مدة يرحل برحيلهم وينزل بنزولهم، فلمّا رجع إلى مكة جعل ينشد الأشعار، ويذكر أيام الناس وغيرها من الأمور(٢).

٣ مرحلة تعلَّمِه الفقه: برَع الإمام الشافعي رضي الله عنه في العلوم الشرعية حتى صار يلقَّب بـ «ناصر السنة»، وما لُقِّب بذلك إلا لعلو منزلته ورُتبته.

بعدما برَع الشافعي في علوم اللغة النحو والأدب لَقِيه مسلم بن خالد الزِّنجي (٣)، فقال له: يا فتى، من أين أنت؟ قال: من أهل مكة، قال له: أين منزِلُك؟ قال: بشِعب الخَيف، قال له: من أي قبيلة أنت؟ قال: من عبد مناف، فقال: بخ بخ، لقد شرَّ فك الله في الدنيا والآخرة، ألا جعلتَ فَهمَك هذا في الفقه فكان أحسن لك؟!(٤).

<sup>(</sup>١) مناقب الإمام الشافعي، للرازي (ص٣٧). (٢) مناقب الشافعي، للبيهقي (١٠٢٠١).

<sup>(</sup>٣) مسلم بن خالد بن سعيد القرشي، المعروف بالزنجي ـ ولُقِّب بالزنجي؛ لبياضه ـ كان إمام أهل مكة. تُؤفي ١٧٩هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٧: ٢٢٢).

<sup>(</sup>٤) تهذيب الأسماء واللغات، للنووي (١: ٢٦).

وهنالك روايات أخرى تذكُرُ سبب انصرافه عن الشعر والأدب إلى تلقي الفقه، منها: أنه كان يسير يومًا على دابة له وخَلفَه كاتب، فتمثَّل الشافعي ببيت شعر، فقرَعه الكاتب بسوطه، ثم قال له: مِثلُك يُذهِب بمروءته في مثل هذا، أين أنت من الفقه؟! فهَزَّه ذلك(١).

فابتدأ الشافعي بالأخذ عن مسلم بن خالد الزنجي مفتي مكة، وعن الإمام حافظ العصر شفيان بن عُيينة (٢)، فأدرك شيوخُه نباغتَه في العربية وتفسير النصوص وهو غلام يافع، فقال له شيخه مسلم بن خالد الزنجي: «أفتِ يا أبا عبد الله فقد آن لك أن تفتي»، وكان الربيع المرادي أحد تلامذته يقول: «كان الشافعي رضي الله عنه يفتي وله خمس عشرة سنة» (٣).

وكان سفيان بن عيينة رحمه الله إذا جاءه شيءٌ من التفسير أو الفتيا التفت إلى الشافعي فقال: «سلوا هذا الغلام»(٤).

## ثانيًا: رحلاته العلمية

ا ـ رحلته إلى المدينة المنورة: بعد أن حصَّل الإمام الشافعي عِلمَ أهل مكة تطلَّع لعلم أهل المدينة فسمع الشافعي وقتئذٍ بمالكِ بن أنس (٥) إمام المسلمين

<sup>(</sup>١) تهذيب الأسماء واللغات، للنووي (١: ٤٦).

<sup>(</sup>٢) سفيان بن عُيينة بن ميمون الهِلالي الكوفي، مُحدِّث الحرَم المكيّ (ت١٩٨هـ). انظر: الأعلام، للزركلي (٣: ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) مناقب الإمام الشافعي، للرازي (ص٣٧).

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان، لابن خلكان (٤: ١٦٤).

<sup>(</sup>٥) مالك بن أنس بن مالك الأصبحي الحميري، أبو عبدالله: إمام دار الهجرة، وأحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة، وإليه تُنسَب المالكية، تُؤفِّي ١٧٩هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٥: ٢٥٧).

وسيِّدهم، فوقع في قلبه أن يذهب إليه فاستعار كتاب "الموطأ" وحَفِظه قبل أن يدخل على الإمام مالك، فارتحل إلى المدينة قاصدًا الأخذ عنه فأكرمَه مالك وعامَله لنسبه وعلمِه وفَهمِه وعقلِه وأدبِه، فقرأ الموطأ على مالك حفظًا، فأعجبته قراءته، فكان مالك يستزيده من القراءة لإعجابه من قراءته، ولازم مالكًا ملازمة التلميذ لشيخه، فكان يقول له: "اتَّقِ الله، فإنه سيكون لك شأن"، وفي رواية قال له: "إن الله تعالى قد ألقى على قلبك نورًا فلا تُطفِئه بالمعصية"، وبقي مُدّةً في المدينة إلى أن تُؤفِّي الإمام مالك رحمه الله تعالى (١٠).

وكان الشافعي رضي الله عنه يقول في شيخه مالك بن أنس: «إذا ذُكِر الأستاذُ في الحديث فمالكُ النجم»(٢).

وكان يقول: «لولا مالك وسفيان لذهب علم الحجاز»، وكان يقول: «ما أعلمُ بعد كتاب الله تعالى أصحَّ من مُوطَّأ مالك»(٣).

٢- رحلته إلى اليمن: جاء والي اليمن حماد البربري<sup>(3)</sup> زائرًا الحجاز، فكلَّمه بعض القرشيين أن يصحب الشافعيَّ معه إلى اليمن فقبل ذلك، فلمّا دخلا اليمن استعمله على عمل ليرى قُدرة الشافعي فيه، فبَذل الشافعي جهدًا حُمِد عليه وأُثني عليه ثناء حسنًا فانتشر بذلك ذكره، ثم وُلِّي بعد ذلك قضاء «نجران» وفيها بنو الحارث وموالي ثقيف، وحاول ذوو النفوذ وأصحاب المصالح مُصانَعة الشافعي في التحيُّز بالقضاء كما اعتادوا أن يفعلوا ذلك مع

<sup>(</sup>١) تهذيب الأسماء واللغات، للنووى (١: ٤٧).

<sup>(</sup>٢) مناقب الإمام الشافعي، للرازي (ص٥٤).

<sup>(</sup>٣) مناقب الإمام الشافعي، للرازي (ص٥٤).

<sup>(</sup>٤) هو حماد البَربري والى اليمن بتعيين من الخليفة العباسي هارون الرشيد.

مَن يتولَّى أمورهم، ولكنهم لم يجدوا من ذلك سبيلًا، فاتجه الشافعي إلى إقامة العدل ورفع الظلم، وفي تلك الأثناء تظلَّم ناسٌ ورفعوا أمرَهم إلى الشافعي فجمَعَهم وقال لهم: «اجتمعوا على سبعة منكم رجال عدول، مَن عَدَّلوه كان عدلًا، ومَن جَرَّحوه كان مجروحًا» فاجتمعوا على سبعة منهم، فجلس الشافعي وأجلس السبعة مِن حوله وقال للخصوم: تقدموا، فإذا شهد شاهد التفت إلى السبعة، وقال: ما تقولون في شهادته؟ فإن عدَّلوه كان عدلًا وإن جرَّحوه قال: زدني شهودًا، فلم يزل يفعل ذلك حتى أتى جميعُ مَن تظَّلَم عنده (۱)، فلم يَرُق لمطرِّف بن مازن فكتب إلى هارون الرشيد: إن أردت اليمنَ لا يفسد عليك ولا يخرج من يديك، فأخرج عنه محمد بن إدريس، وذكر أقوامًا من الطالبيين، فبعث هارون الرشيد إلى أن يأتي به، فأمر هارون الرشيد إرسالَهم إلى بغداد (۲).

ومُدة رحلته إلى اليمن تلقّى الشافعيُّ العلمَ عن قاضي صنعاء هشام بن يوسف<sup>(۳)</sup>.

٣- رحلته إلى العراق: قَدِم الشافعي العراق سنة ١٨٤هـ مُوثَقًا بالحديد بتُهمة الخروج على الدولة مع العلويين، وقالوا لهارون الرشيد: إنّ ولدًا من شافع المُطَّلبي يعمل بلسانه ما لا يقدر عليه المُقاتِل بسيفه، فلما وصل وأُدخل على هارون الرشيد دافع الشافعي عن موقفه بحجة دامغة، فأُعجب به هارون

<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ١٠٦).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٢: ١٢٢).

<sup>(</sup>٣) هشام بن يوسف الأبناوي الصنعاني اليماني، أبو عبد الرحمن، قاضي صنعاء، تُوفِّي ١٩٧هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٨: ٨٩).

الرشيد؛ لعلمه وفضله وفصاحته، فظهر لهارون الرشيد براءته مما نُسِب إليه حتى فرّج عنه (١).

لعلَّ هذه المحنة التي نزلت بالشافعي أراد الله بها توجيهَهُ إلى العلم، لا إلى الولاية والسلطة وتدبير شؤونها، فهيَّأ الله له في هذه المدة أن اطلع على مذهب أهل الرأي عن طريق محمد بن الحسن الشيباني (٢)، فكتب كُتُبه وناظَره وناظر أصحابه وعرَف قولَهم، يقول الشافعي: «أنفقتُ على كتب محمد بن الحسن ستين دينارًا، ثم تدبرتها، فوضعتُ إلى جنب كل مسألة حديثًا» (٣).

فانتشر ذكر الشافعي على الألسن في العراق حتى صار يتداول اسمه بين العلماء لفصاحته وقوة قريحته وسعة علمه، فجاء رجل إلى أبي ثور<sup>(3)</sup> وقال له: قد قَدِم رجلٌ قرشيٌّ من ولد عبد مناف ينصر مذهبَ أهلِ المدينة، فقال أبو ثور: ولأهل المدينة مذهبٌ يُنصر؟ قوموا بنا اذهبوا بنا نسمع إليه ما يقول، فقام مع أصحابه، فنظر إليه فإذا هو شاب، وإذا له لسان لذّاع، فسمعه يقول: قال الله عزَّ وجلَّ في خبر خاصًّ يريد به عامًّا، وقال في خبر عامٍّ يريد به خاصًا، فقال للشافعي: رحمك الله، وما الخاص الذي يريد به العام؟ وما العام الذي يريد به الخاص ولا الخاص الذي يريد به الخاص ولا الخا

<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للرازي (ص٧١).

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الشيباني، أبو عبد الله، إمام بالفقه والأصول، وهو الّذي نشر علم أبي حنيفة، تُوُفِّي ١٨٩هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٦: ٨٠).

<sup>(</sup>٣) مناقب الشافعي للبيهقي (١:١٧).

<sup>(</sup>٤) إبراهيم بن خالد بن أبي اليمان الكلبي البغدادي، أبو ثور، الفقيه صاحب الإمام الشافعيّ. قال ابن حبان: كان أحد أثمة الدنيا فقهًا وعلمًا ووَرَعًا وفضلًا. تُوفِّي ٢٤٠هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (١: ٣٧).

من العام، فقال الشافعي: قال جلَّ وعلا: ﴿إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٧٣] إنما أراد به أبا سفيان. وقوله: ﴿يَئَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ [الطلاق: ١] فهذا خاصُّ يريد به العام(١).

فلِعَظَم ما رآه أهل العراق من الشافعي بادر إلى الانتساب إليه جماعات من أهل الحديث والفقه وتركوا ما كانوا عليه، قال الكرابيسي: «ما رأيتُ مجلسًا قط أنبلَ من مجلس الشافعي، كان يحضُره أهل الحديث، وأهل الفقه، وأهل الشعر، وكان يأتيه كبار أهل اللغة والشعر، فكُلُّ يتكلم منه»(٢).

3- عودة الشافعي إلى مكة: عاد الإمام الشافعي إلى مكة المكرمة، وقد حمل معه حمل بعير من علم مدرسة أهل الرأي، وسماعه عن شيخهم محمد بن الحسن، فاجتمع له فقه أهل الرأي، مع فقه أهل الحديث، فشرع يعيد النظر في الأصول والفروع، فأخذ يؤصِّل الأصول ويقعِّد القواعد واشتهر أمرُه وذاع صِيته، واتخذ الشافعي له حَلقةً في المسجد الحرام، وأصبح له تلاميذ كُثُر يستمعون إليه وينهَلون من فقهه وقواعده التي أصَّلها (٣).

٥- رحلة الشافعي إلى مصر: سنة ١٩٩هـ قدِم الشافعي مصر، ونزل عند أخواله من الأزد، ثم ما زال الشافعيُّ ينشُر مذهبَه وفقهه حتى اجتمع الناس عليه وأخذوا بقوله، قال الإمام النووي: «وصنَّف كتبه الجديدة كلها بمصر، وسار ذكرُه في البلدان، وقصده الناس من الشام واليمن والعراق وسائر النواحي والأقطار للتفقُّه عليه والرواية عنه، وسماع كتبه منه، وأخذها عنه،

<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأسماء واللغات، للنووي (١: ٦١).

<sup>(</sup>٣) توالى التأسيس، لابن حجر (ص٥٦).

وساد أهل مصر وغيرهم، وابتكر كتبًا لم يُسبَق إليها، منها: «أصول الفقه»، وكتاب «القسامة»، وكتاب «الجزية»، وكتاب «قتال أهل البغي»، وغيرها.

قال هارون بن سعيد الأيلي: ما رأيتُ مثل الشافعي، قدم علينا مصر، فقالوا: قدِم رجل من قريش فجئناه وهو يصلي، فما رأيتُ أحسنَ صلاةً منه ولا أحسن وجهًا منه، فلما قضى صلاتَه تكلَّم فما رأينا أحسن كلامًا منه فافتتنّا به(١).

### ثالثًا: ثناء الأئمة والعلماء عليه

قال عبد الملك بن هشام صاحب «المغازي»: «إمامُ أهلِ مصرَ في عصره في اللغة والنحو الشافعي، حُجّةٌ في اللغة، وكنتُ إذا شككتُ في شيء من اللغة بعثتُ به إلى الشافعي»(٢).

وقال إمام النحو أبو عثمان المازني: «الشافعيُّ عندنا حجةٌ في النحو  $(7)^n$ .

وقال الأصمعي: «صححتُ أشعارَ الهُذَالِيِّين على شابٍّ من قريش بمَكَّةَ يُقالُ له: محمد بن إدريس»(٤).

وقال الحسن بن محمد الزعفراني: «كان أصحابُ الحديث رُقودًا فأيقَظَهم الشافعي فتيقظوا» (٥٠).

وقال الإمام أحمد بن حنبل: «ما أحدٌ مسَّ بيده مِحبَرة و لا قَلمًا إلَّا وللشافعي في رقبته مِنّة»(٦).

<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٢٤٠). (٢) تهذيب الأسماء واللغات (١: ٤٩).

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأسماء واللغات (١: ٤٩). (٤) تهذيب الأسماء واللغات (١: ٤٩).

<sup>(</sup>٥) تهذيب الأسماء واللغات (١: ٠٠). (٦) تهذيب الأسماء واللغات (١: ٠٠).

وروي عن الإمام أبي محمد بن إسحاق بن خزيمة \_وكان من حَفَظة الحديث ومعرفة السنة\_أنه سُئل: «هل سنة صحيحة لم يودِعها الشافعيُّ كتُبَه؟ قال: لا »(١).

وقال يونُس بنُ عبد الأعلى: «ما كان الشافعيُّ إلا ساحرًا، ما كنا ندري ما يقول إذا قعدنا حوله، كأنّ ألفاظَه سُكَّر، وكان قد أوتي عُذوبةَ مَنطِق، وحسنَ بلاغة، وفرط ذكاء، وسيَلان ذِهن، وكمالَ فصاحة، وحضورَ حُجّة»(٢).

## رابعًا: مؤلفات الإمام الشافعي

ذكر الإمام البيهقيُّ (٣) زُهاء مئة ونيِّف وأربعين كتابًا للشافعي، وذلك باعتبار الأبواب؛ كباب الطهارة، وباب الصلاة والزكاة، وكتاب البيوع وكتاب السلم...إلخ، وذكر الشيخ محمد بن عبد الله باسودان، عن الشيخ ابن حجر الهيتمي قال: إنّ جميع مؤلفات الشافعي مئة وثلاثة عشر، ونُقِل عن «الفوائد» للسُّلَمي قال: «صنَّف الشافعي في الفقه دون الأصول مئة وعشرين كتابًا، وفرّع مسائله أضعافها أضعافها» (٤).

وفي الحقيقة أن ما يُنسَب إلى الإمام الشافعي من المؤلَّفات قسمان: قسمُ أملاها بنفسه، وقسمٌ أملاها أصحابه على أنها تلخيص لأقواله، وهذا مما نبَّه عليه الشيخ أبو زهرة (٥).

<sup>(</sup>١) تهذيب الأسماء واللغات (١: ٥٠).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء، للذهبي (١٠: ٤٨).

<sup>(</sup>٣) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) المقاصد السنية إلى الموارد الهنية، لمحمد بن عبد الله باسودان (ص٢٥١).

<sup>(</sup>٥) الشافعي حياته وعصره آراؤه الفقهية (ص١٥٨).

فمن القسم الأول: المُؤلَّفات التي أملاها بنفسه

١- كتاب «الرسالة» وهي في أصول الفقه.

٢- كتاب «الأم» وهذا في الفقه، ويُعَدُّ من أشهر كتبه.

٣ كتاب «الحُجّة» صنّفه في العراق.

٤\_ كتاب «الأمالي».

٥\_ كتاب «الإملاء».

7\_ كتاب «اختلاف الأحاديث».

٧\_ كتاب «جماع العلم».

٨\_ كتاب «فضائل قريش».

٩\_ كتاب «إبطال الاستحسان».

ومن القسم الثاني: المؤلَّفات التي أملاها أصحابُه على أنها تلخيصٌ لأقواله:

• 1 ـ كتاب «مختصر المُزَنيّ».

11\_ كتاب «مختصر البُوَيطي».

11- كتاب «مختصر حَرملة».



## المبحث الثاني عقيدة الإمام الشافعي

تتصف عقائد سلفنا الصالح رضي الله عنهم من القرون الثلاثة الأولى، بالنقاء والصفاء والبُعد عن الجدل المذموم؛ فكانوا هم خير القرون الأولى، قال على المذموم؛ فكانوا هم خير القرون الأولى، قال على الذين يَلُونهم، ثم الذين يَلُونهم، ثم الذين يَلُونهم، ثم الذين يَلُونهم، ثم الذين يَلُونهم، أم الذين يَلُونهم، الله وقد دوّن بعض العلماء في القرون الأولى متنًا عقائديًّا يجمع القول في: مفهوم الإيمان، والصفات الثابتة لله عز وجل، ونفي كل نقص، وإثبات رؤية الله عز وجل يوم القيامة، ثم الكلام في النبُوّات، واليوم الآخر، وكان من بين هؤلاء العلماء إمامُنا الشافعي رضي الله عنه، فقد جمع الإمام البيهقي عقيدة الشافعي في كتابه «مناقب الشافعي»، ونحن نعرضها هنا ملخصة مع بعض الزيادات.

## أولًا : الإيمان

الإيمان لفظ مُشترَك عند أهل السنة، يُطلَق ويراد به أمران: الأول: أصل الإيمان، وهو التصديق الجازم بكل ما جاء به النبي عَلَيْهُ مع الإذعان والقبول.

والثاني: كمال الإيمان وهو التصديق بالجَنان (القلب)، والنطق باللسان، والعمل بالأركان (٢٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، باب فضل الصحابة ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم (١: ١٧٧) حديث رقم (١).

<sup>(</sup>٢) الاقتصاد في الاعتقاد، لأبي حامد الغزالي (١: ١٢٢).

وقد ورد كلامُ الإمام الشافعي في هذين المعنيين، فقال في المعنى الأول: «الإقرار بالإيمان وجهان؛ فمن كان من أهل الأوثان، ومن لا دين له يدعى أنه دين نبوة، فإذا شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا عبده ورسوله، فقد أقرَّ بالإيمان، ومتى رَجَع عنه قُتِل، ومن كان على دين اليهودية، والنصرانية فهؤلاء يدَّعون دين موسى وعيسى عليهما الصلاة والسلام، وقد بدَّلوا منه، وقد أُخِذ عليهم فيه الإيمان بمحمَّد رسول الله عَلَيْ فكفروا بترك الإيمان به، واتباع دينه مع ما كفروا به من الكذب على الله قبله، فقد قيل لي: إن فيهم مَن هو مقيم على دينه يشهد أن لا إله إلا الله، ويشهد أن محمدًا رسول الله، ويقول: لم يُبعَث إلينا، فإن كان فيهم أحد هكذا، فقال أحد منهم: أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله؛ لم يكن هذا مستكملَ الإقرار بالإيمان حتى يقول: وأنَّ دين محمد حق، أو فرض، وأن محمدًا رسول الله، وأبرَأُ مما خالف دين محمد عَلَيْهُ، أو دين الإسلام، فإذا قال هذا، فقد استكمل الإقرارَ بالإيمان، وبسط الكلامَ فيه، وعلى قياس هذا كلُّ مَن تلفَّظ بكلام محتمل، لم يكن ذلك منه صريح إقرار بالإيمان حتى يأتي بما يخرجه عن حدِّ الاحتمال»(١).

فقد بيَّن الإمام الشافعيُّ أن الإيمان هو الإقرار التام بكل ما جاء به النبي عَلَيْهُ، والبراءةُ مما خالف دينه، وعلى هذا فيكون الإيمان للوثني الإقرار بالشهادتين، ويكون الإيمان للكتابي بالإقرار بالشهادتين مع البراءة مما خالف دين النبي عَلَيْهُ.

فعلى هذا لا يُقبَل إيمانُ مَن أقرَّ بنبوة النبي ﷺ ولم يكذِّبه، ولكنه لم يقبل به دينًا ولم يرضَ به.

<sup>(</sup>١) شعب الإيمان، للبيهقي (١: ١٧٣).

وفي سياق التفريق بين أصل الإيمان وكماله قال رحمه الله: «وضّع الله رسوله من دِينِه وفرضِه وكتابه الموضع الذي أبان -جل ثناؤه- أنه جعله عَلَمًا لدينه، بما افترض من طاعته، وحرَّم من معصيته، وأبان من فضيلته، بما قَرَن من الإيمان برسوله مع الإيمان به، فقال تبارك وتعالى: ﴿فَامِنُواْ بِٱللّهِ وَرُسُلِهُ مَن الإيمان برسوله مع الإيمان به، فقال تبارك وتعالى: ﴿فَامِنُواْ بِٱللّهِ وَرُسُلِهُ وَلَا تَقُولُواْ ثَلَثَةٌ آنتَهُواْ خَيْرًا لَّكُمُ إِنَّمَا ٱللّهُ إِلَهُ وَحِدُ شُبْحَننَهُ وَ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَكُ لَهُ مَا فِي ٱلشَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَكَفَى بِٱللّهِ وَكِيلًا ﴾ [النساء: ١٧١]، وقال: ﴿إِنَّمَا ٱللهُ وُرِيلًا ﴾ [النساء: ١٧١]، وقال: ﴿إِنَّمَا ٱللهُوْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ وعَلَىَ أَمْرٍ جَامِعٍ لَّمُ يَذْهَبُواْ حَتَىٰ يَشْتَغْذِنُوهُ ﴾ [النور: ٢٢] فجعل كمال ابتداء الإيمان ـ الذي ما سواه تَبَع له ـ الإيمان بالله ورسوله »(١). انتهى.

فقد جعل للإيمان مرتبتين: الأولى: أصل الإيمان وهو الإيمان بالله ورسوله والتصديق بذلك، وبه عبَّر بقوله: «ابتداء كمال الإيمان»، والثانية: وهو الذي عبَّر عنه بأنه تبَعٌ لأصل الإيمان، وهو القيام بالفرائض، وأداء الواجبات.

والإيمان يزيد بالطاعات وينقص بالمعاصي، قال الإمام الشافعي: «الإيمان قول وعمل يزيد وينقص» (٢)، وقال أيضًا: «ولو كان هذا الإيمان واحدًا لا نقصان فيه ولا زيادة لم يكن لأحد فيه فضل، واستوى الناس وبطل التفضيل، ولكن بتمام الإيمان دخل المؤمنون الجنة، وبالزيادة في الإيمان تفاضَل المؤمنون بالدرجات عند الله في الجنة، وبالنقصان من الإيمان دخل المُفرِّطون النار» (٣). ومراد الإمام الشافعي بالإيمان هنا كمال الإيمان.

<sup>(</sup>۱) «الرسالة»، للشافعي (ص٧٣).

<sup>(</sup>٢) شعب الإيمان، للبيهقي (١: ١٦٢).

<sup>(</sup>٣) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٣٩٣).

## ثانيًا: تنزيه الله عن مشابهة مخلوقاته

اتفق أهل السنة والجماعة من السلف والخلف أن الأصل في النصوص المتشابهة في حق الله وهي ما أوهَم ظاهرُها تجسيمًا وتشبيهًا في حق الله تعالى عن مشابهة مخلوقاته، ونفيُ المعنى الظاهر الحقيقى من هذه النصوص المتشابهة.

ثم اختلفوا بعد ذلك في منهجية التعامل مع النصوص المتشابهات على قولين: التفويض، والتأويل؛ فالتفويض: هو ردُّ المعنى إلى الله تعالى مع اعتقاد التنزيه. والتأويل: هو صَرفُ اللفظ عن معناه الظاهر المتبادر منه إلى معنَّى آخر مرجوح يحتمله اللفظ لدليل صحيح، وهذا مذهب بعض السلف وجمهور الخلف.

قال الإمام النووي: «هذا الحديث من أحاديث الصفات، وفيه مذهبان مشهوران للعلماء... ومختصرهما أن أحدهما وهو مذهب جمهور السلف وبعض المتكلمين: أنه يؤمِن بأنها حق على ما يليق بالله تعالى، وأن ظاهرها المتعارَف في حَقِّنا غير مراد، ولا يتكلَّم في تأويلها مع اعتقاد تنزيه الله تعالى عن صفات المخلوق، وعن الانتقال والحركات، وسائر سمات الخلق. والثاني: مذهب أكثر المتكلمين وجماعات من السلف وهو محكيُّ هنا عن مالك والأوزاعي أنها تُتأوّل على ما يليق بها»(۱).

وروي عن الإمام الشافعي عدة مرويات في تنزيه الله تعالى عن مشابهة خلقه؛ قال الإمام الشافعي: «آمنتُ بلا تشبيهٍ، وصدَّقتُ بلا تمثيل، واتَّهمتُ

<sup>(</sup>١) شرح النووي على صحيح مسلم (٦: ٣٦).

نفسي في الإدراك، وأمسكت عن الخوض فيه كلَّ الإمساك»(١)، وروي عنه أنه قال أيضًا: «حرام على العقول أن تمثّل الله تعالى، وعلى الأوهام أن تحد، وعلى الظنون أن تقطّع، وعلى النفوس أن تفكّر، وعلى الضمائر أن تعمّق، وعلى الخواطر أن تُحيطَ إلا ما وَصَف به نفسَه على لسان نبيّه ﷺ(٢).

فقد أثبت الشافعي ما وصف الله تعالى به نفسه، وترك الخوض في معانيها ونفى التشبية والتمثيل والحدَّ في حق الله تعالى، وعلى هذا فيكون الإمام الشافعي موافقًا لجمهور السلف الصالح في القول بالتفويض في النصوص المتشابهة.

وروي عن الإمام أيضًا أنه قال: «ثم معنى قولِه في الكتاب: ﴿مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ﴾ [الملك: ١٦] على العرش، كما قال: ﴿ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسۡتَوَىٰ [طه: ٥]، وكُلُّ ما علا فهو سماء، والعرش أعلى السماوات، فهو على العرش كما أخبر بلا كيف، بائنٌ من خَلقِه غير مماس من خلقه ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى أَمُّ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]».

فمعنى قوله: «كُلُّ ما علا فهو سماء» إثبات العُلو المُطلَق لله تعالى دون العلو الحسي، والمراد بقوله: «بائن من خلقه غير مماس من خلقه» (٣) نفي الجسمية والمماسة عن الله تعالى، فقد أثبت الإمام الشافعي العُلُوَّ والاستواءَ كما ورَدَ دون الخوض في المعنى، ونفَى الكيفَ والمماسّة والتجسيمَ عن الله تعالى، وهذا مقتضى القول بالتفويض.

<sup>(</sup>١) دفع شُبَه من شبَّه وتمرَّد ونسب ذلك إلى الإمام أحمد، لأبي بكر الحصني (ص٣١).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى، للسُّبكي (٩: ٠٤).

<sup>(</sup>٣) مناقب الشافعي، للبيهقي (ص٩٧٧- ٣٩٨).

ومما رُوِي عن الإمام الشافعي في تأويل النصوص المتشابهة أنه قال في تفسير قوله تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥] أنه قال: «فثمَّ الله على وجَّهكم الله إليه»(١)، وقد رُوِي أيضًا مجموعة من المرويات في تأويل النصوص المتشابهة عن الإمام مالك، والإمام أحمد، والإمام البخاري، والإمام الطبري، وعلى هذا فيكون القول بالتأويل مشروعًا.

## ثالثًا: القرآن كلام الله

ذهب أهل السنة والجماعة أن القرآن الكريم لفظ مُشترَك يُطلَق على عدة معان، فقد يُراد به صفةُ الكلام من صفات الله تعالى، وهو قديمٌ ليس بحادث؛ لأنها صفةُ الله عزَّ وجل وصفته قديمة، وقد يُراد به الأوراق التي كُتب فيها القرآنُ الكريمُ والحروفُ والأصواتُ التي يُنطق بها القرآن الكريم، وهي بهذا المعنى حادثة؛ لأنها كُتِبت ونُطقت من المخلوقين، فهي أفعال من المخلوقات، وأفعال المخلوقات حادثة ليست قديمة (٢).

قال الإمام الشافعي: «القرآن كلام الله غيرُ مخلوق»(٣)، وروي أن رجلًا قال للشافعي: أخبرني عن القرآن خالقُ هو؟ قال الشافعي: اللهم لا. أقولُ: فمخلوق؟ قال الشافعي: اللهم لا. قال: فغير مخلوق؟ قال الشافعي: اللهم نعم، قال: فما الدليل على أنه غير مخلوق؟ فرَفَع الشافعي رأسه وقال: تُقِرُّ بأنّ القرآنَ كلام الله؟ قال: نعم. قال الشافعي: سبقت في هذه الكلمة، قال الله تعالى ذكره: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلمُشْرِكِينَ ٱسۡتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ ﴿ [التوبة: ٢]

<sup>(</sup>١) الأسماء والصفات، للبيهقي (٢: ١٠٦).

<sup>(</sup>٢) المختصر المفيد شرح جوهرة التوحيد، لنوح على سلمان القضاة (ص٦٩).

<sup>(</sup>٣) الأسماء والصفات، للبيهقى (١: ٦١٢).

الآية. وقال: ﴿وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكُلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤]. وقال: قال الشافعي: فتُقِرُّ بأنّ الله كان وكان كلامُه؟ أو كان الله ولم يكن كلامُه؟ فقال الرجل: بل كان الله وكان كلامُه، فتبسَّم الشافعي، وقال: يا كوفيون، إنكم لتأتوني بعظيم من القول، إذا كنتم تُقِرُّون بأن الله كان قبلَ القبل، وكان كلامُه، فمِن أين لكم الكلام؟! إن الكلام الله، أو سوى الله، أو غير الله، أو دون الله؟ قال: فسكت الرجل وخرج. انتهى (۱).

فمرادُ الإمامِ الشافعي بكلامِه عن القرآن الكريم نفسُ المتلُوّ، وأما تلاوة القرآن وكتابته فهو فِعلٌ من أفعال العبد، فلا يُقال عن التلاوة والكتابة قديمة؛ قال الإمام البيهقي: «فالقرآن الذي نتلوه كلام الله تعالى، وهو مَتلُوّ بألسنتنا على الحقيقة، مكتوب في مصاحفنا، محفوظ في صدورنا، مسموعٌ بأسماعنا غير حالً في شيء منها؛ إذ هو من صفات ذاته غير بائن منه، وهو كما أن الباري عز وجل معلوم بقلوبنا، مذكور بألسنتنا، مكتوب في كتبنا، معبودٌ في مساجدنا، مسموع بأسماعنا، غير حالً في شيء منها، وأما قراءتنا وكتابتنا وحفظنا فهي من اكتسابنا، واكتسابنا مخلوق لا شك فيه، قال الله عز وجل: ﴿وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ مِن سُولُ الله عَنْ تلاوةَ القرآن فعلًا».

ثم نقل بعد ذلك عن الإمام البخاري أنه قال: «حركاتُهم، وأصواتُهم، وأكسابُهم، وكتابتُهم، مخلوقة، فأما القرآن المتلُوُّ المُبيَّن المُثبَت في المصاحف المسطور المكتوب، الموعى في القلوب، فهو كلام الله تعالى ليس بخلق، قال الله عز وجل: ﴿بَلُ هُوَ ءَايَتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ﴾ [العنكبوت: ٤٩]، قال الله عز وجل: وقال إسحاق بن إبراهيم: فأما الأوعية فمن يَشُكُّ في خَلقها؟ قال الله البخاري: وقال إسحاق بن إبراهيم: فأما الأوعية فمن يَشُكُّ في خَلقها؟ قال الله

<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٤٠٧).

عز وجل: ﴿وَكِتَابِ مَّسُطُورٍ \* فِي رَقِّ مَّنشُورٍ \* [الطور: ٢، ٣]، وقال تعالى: ﴿بَلْ هُوَ قُرْءَانُ مَّجِيدُ \* فِي لَوْحٍ مَّحُفُوظِ \* [البروج: ٢١، ٢٢]، فذكر أنه يُحفَظ ويُسطَر، قال: ﴿وَمَا يَسُطُرُونَ \* [القلم: ١]) (١).

وقد رُوِي عن الإمام الشافعي أنه كفّر القائلين بخلق القرآن، وقد وجّه علماء المذهب ذلك أن مرادَه بالتكفير كفرانُ النعمة، وليس الخروجَ من الملة؛ قال الإمام النووي: «نقل العراقيون عنه \_أي: عن الشافعي \_ تكفير النافين للرؤية والقائلين بخلق القرآن، وتأوّله الإمام \_أي: إمام الحرمين \_ فقال: ظنّي أنّه ناظر بعضهم، فألزَمَه الكفرَ في الحِجاج، فقيل: إنه كفرهم.

قلت - أي: النووي - : أما تكفير مُنكِري العلم بالمعدوم أو بالجزئيات، فلا شك فيه، وأما من نفى الرؤية، أو قال بخلق القرآن، فالمختار تأويله، وسننقل النه تعالى - عن نصه في «الأُمِّ» ما يؤيده، وهذا التأويل الذي ذكره الإمام حسنٌ، وقد تأولًه الإمام الحافظ الفقيه الأصولي أبو بكر البيهقيُّ رضي الله عنه وآخرون تأويلاتٍ متعارضة، على أنه ليس المرادُ بالكفر الإخراجَ من الملة، وتحتُّمَ الخلود في النار، وهكذا تأولوا ما جاء عن جماعة من السلف من إطلاق هذا اللفظ، واستدلوا بأنهم لم يلحقوهم بالكفار في الإرث والأنكحة»(٢).

رابعًا : إثبات رؤية الله تعالى يوم القيامة

ذهب أهل السنة إلى أن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة؛ قال الله تعالى: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَ إِذِ نَّا ضِرَةً \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَا ظِرَةً \* [القيامة: ٢٢، ٢٢].

<sup>(</sup>١) الأسماء والصفات، للبيهقى (٢: ٨).

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين، للنووي (١١: ٢٣٩).

قال الإمام الشافعي في تفسير قول الله عز وجل: ﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَبِذِ لَمَّ مَا الإمام الشافعي في تفسير قول الله عز وجل: ﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَبِذِ لَمَّ مَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥]: «لمّا حجَب قومًا بالسخط دلَّ على أن قومًا يرَونه بالرضا»، ثم قال: «والله لو لم يوقِن محمد بن إدريس أنه يرى ربه في المعاد لما عبدَه في الدنيا»(١).

#### خامسًا: القضاء والقدر

المقصود بالقدر: إيجاد الله تعالى الأشياء على قدر مخصوص وتقدير مُعيَّن في ذواتها وأحوالها وَفقَ ما سبق في علمه تعالى؛ قال الله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقُنْكُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]، فكلُّ ما وُجِد أو يوجد عَلِمَ الله وجودَه قبل أن يوجَد، ثم أوجده وفق ما سبق في علمه.

وأما القضاء فالمراد به: أنّ الله تعالى أراد الأشياء في الأزل على النحو الذي خلقها عليه في الواقع<sup>(٢)</sup>.

وعقيدة أهل السنة أن الله سبحانه وتعالى خلق الناس جميعَهم من طائع وعاص وكافر، وعَلِم ما سيكون منهم، وخلق طرُقَ الطاعة وخلق طرُقَ الطاعمية والكفر أيضًا، وأرشد الناس عن طريق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام إلى الإقبال على الطاعة والإيمان، والإدبار عن المعاصي والكفر، وأعطى الله تعالى الاختيار للعبد، فالعبد لا يخلق الطاعة ولا المعصية، بل يختار طريق الطاعة أو طريق المعصية، وهو مُحاسَب على اختياره، وهذا يختار طريق الطاعة أو طريق المعصية، وهو مُحاسَب على اختياره، وهذا معنى قوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [التكوير: ٢٩]، فالله تعالى هو الذي أعطى العبد حرية الاختيار، والإنسان لا يخلق أفعاله كما قالت المعتزلة،

<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) المختصر المفيد شرح جوهرة التوحيد، لنوح على سلمان القضاة (ص٩٠٩).

وليس مجبورًا لا يملك حق الاختيار كما قالت الجبرية(١).

قال الإمام الشافعي رضي الله عنه: «المشيئة إرادة الله عز و جل؛ قال الله عز وجل: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠] فأعلَمَ الله خلقَه أنّ المشيئة له دونَ خَلقِه، وأن مشيئتَهم لا تكون إلا أن يشاء»(٢).

وروى الربيع بن سليمان قال: سئل الشافعي رضي الله عنه عن القدر فأنشأ يقول:

ما شِئتَ كان وإن لم أشَا وما شئتُ إن لم تَشَا لم يَكُن خلقتَ العبادَ على ما علمتَ ففي العلم يجري الفَتى والمُسِنّ على ذا مننتَ وهذا خَذَلتَ وهذا أعنتَ وذا لم تُعِن فمنهم شَـقِيٌّ ومنهم سَعيـدٌ ومنهـم قَبيـحٌ ومِنهم حَسَـن (٣)

ومعنى كلام الإمام الشافعي أنَّ عِلمَ الله تعالى قديمٌ محيطٌ بكل شيء، فهو تعالى يعلم الأشياء قبل وُقوعِها، وأن الله تعالى هو الذي خلق أفعال العباد، والعبد لا يخلق أفعاله، بل يختارها، والحساب يكون على اختياره للأفعال، وهذا ردٌّ على القدرية الذين زعموا أن العبد يخلق أفعاله بمشيئته، وليس بمشيئة الله تعالى وأن الله لا يعلم شيئًا إلا بعد وقوعه.

# سادسًا: موقف الإمام الشافعي من الاشتغال بعلم الكلام

عِلمُ الكلام هو علم يقتدرُ معه على إثبات العقائد الدينية بإيراد الحُجَج عليها ودفع الشبهِ عنها، وهو من العلوم الضرورية التي تدعم العقائد الدينية،

<sup>(</sup>١) المختصر المفيد شرح جوهرة التوحيد، لنوح على سلمان القضاة (ص٢٠١).

<sup>(</sup>٢) الاعتقاد، للبيهقي (ص١٥٧). (٣) الاعتقاد، للبيهقي (ص١٦٢).

وتبحَثُ في أدلَّتِها اليقينية وتناقش الشبهات المطروحة، ولكن هذا العلم قد يشتغل به أصحاب النفوس الصافية فيكونون سببًا في إعلاء راية الدين، وقد يشتغل به أهل الأهواء والفِرَق المبتدعة وأصحاب النفوس المريضة، فيكون سببًا للوقوع في الضلال؛ ولذلك أنكر كثير من علماء السلف ومنهم الإمام الشافعي - الاشتغال بعلم الكلام.

وقد كان الإمام الشافعي ينهى عن الخوض في علم الكلام، ويقول: «أحدُهُم إذا خالفه صاحبه، قال: كفرتَ، والعلم فيه إنما يقال: أخطأت»(١).

فعلم الكلام لم يشتغِل الصحابة والتابعون به؛ بسبب صفاء العقائد ونقائها ببركة صحبة النبي على وقُربِ عهد التابعين من عهده الأنور عليه الصلاة والسلام، ولقلة الاختلافات في تلك الأزمنة المباركة، فلم تكن أصحاب الأهواء والبدع والأفكار الدخيلة قد انتشرت بين الأمة الإسلامية، وكان موقف أئمَّتِنا من السلف الصالح حثَّ الناس على العمل والابتعاد عن الجدل والمِراء مع أهل الأهواء.

وقد بيَّن الحافظ ابن عساكر أنَّ نهيَ الإمام الشافعي عن علم الكلام إنما عنى به الكلام البدعيَّ المخالف للكتاب والسنة بدليل أن الشافعي ناظر أحد رؤوس المبتدعة في عصره وهو حفص الفرد في الإيمان وخلق القرآن.

وقد أجاب الحافظ البيهقي عن كلام السلف في النهي عن تعلَّم علم الكلام فقال: «وإنما يريد والله أعلم بالكلام كلام أهل البدع، فإن في عصرهما إنما كان يعرف بالكلام أهل البدع، فأما أهل السنة فقلَّما كانوا يخوضون في الكلام حتى اضطروا إليه بعد»(٢).

<sup>(</sup>١) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، لللالكائي (ص١٦٥).

<sup>(</sup>٢) تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، لأبي القاسم بن عساكر (ص٤٣٣- ٣٣٧).

وعندما ظهرت الفتن والأزمات الفكرية التي عصفت بالأمة الإسلامية برزت الحاجة إلى ظهور علم مستقل يُعنَى بإثبات العقائد الدينية بالحجج اليقينية ودفع الشُّبَه التي تصدّى لها عدد من الأئمة الأعلام، وكان من أوائل من اشتغل بذلك الإمام أبو حنيفة، والإمام الحارث المحاسبي والإمام الكرابيسي وهما من تلاميذ الإمام الشافعي، والإمام الشافعي تُروى عنه مناظرات مع بعض المبتدعة في عصره، وقد نَسَب إليه البغدادي كتابَين في أصول الدين؛ أحدهما «تصحيح النبوة والرد على البراهمة»، والثاني في الرد على أهل الأهواء»(۱).

وقد اعتمد علماء المذهب الشافعي ومحقِّقوه كالحافظ البيهةي، وإمام الحرمين، والإمام العزبن عبد السلام، والإمام النووي، وغيرهم، أن الاشتغال بعلم الكلام الذي يَعتني بتقرير عقيدة أهل السنة بالحُجَج العقلية ودفع شبه المبتدعة والزنادقة وأهل الإلحاد يعدُّ من فروض الكفايات؛ قال الإمام النووي: «وأما العلم المُسَمَّى علم الكلام، فليس بفَرضِ عَين، ولم يكن الصحابة رضي الله عنهم يشتغلون به، قال الإمام - يعني إمام الحرمين -: ولو بقي الناس على ما كانوا عليه في صفوة الإسلام لما أوجبنا التشاغل به، وربُتما نهينا عنه، فأما اليوم وقد ثارت البدع، فلا سبيل إلى تركها تلتطم، ولا بد من إعداد ما يدعى به إلى المسلك الحقّ، وتُزالُ به الشُّبَه، فصار الاشتغال بأدلة العقول فرض كفاية، فأما مَن استراب في أصلٍ مِن أصول الاعتقاد، فيلزَمُه السعي في إزاحته حتى تستقيم عقيدته»(٢).

<sup>(</sup>١) أصول الدين، للبغدادي (ص٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين وعمدة المفتين، للنووي (١٠: ٢٢٣).

## سابعًا: إثبات عذاب القبر ونعيمه

قال الإمام الشافعي: "إن مشيئة العباد هي إلى الله تعالى، ولا يشاؤون إلا أن يشاء الله رب العالمين، وإن أعمال الناس خَلقٌ من الله، فعلٌ للعباد، وإن القدر خيره وشرّه من الله عز وجل، وإن عذابَ القبر حقٌ، ومساءلة أهل القبور حقٌ، والبعث والحساب، والجنة والنار، وغير ذلك مما جاءت به السنن، وظهرت على ألسنة العلماء وأتباعهم من بلاد المسلمين حق»(١).

#### ثامنًا: الصحابة

1- فضل الصحابة: قال الإمام الشافعي: «أثنى الله تبارك وتعالى على أصحاب رسول الله على القرآن والتوراة والإنجيل، وسبق لهم على لسان رسول الله على من الفضل ما ليس لأحد بعدهم، فرحمهم الله وهنّاهم بما آتاهم من ذلك ببلوغ أعلى منازل الصدِّيقين والشهداء والصالحين، هم أدَّوا إلينا سُننَ رسول الله على، وشاهدوه والوحي ينزل عليه، فعلموا ما أراد رسول الله على عامًا وخاصًا، وعَزمًا وإرشادًا، وعرفوا من سُنتِه ما عرفنا وجهلنا، وهم فوقنا في كل علم واجتهاد، وورع وعقل، وأمر استُدرك به علمٌ، واستُنبط به، وآراؤهم لنا أحمَدُ وأولى بنا من آرائنا عندنا لأنفسنا»(٢).

٢- ترتيب الخلفاء الراشدين وأفضليتهم: قال الإمام الشافعي: «وما أجمع المسلمون عليه من أن يكون الخليفة واحدًا، فاستخلفوا أبا بكر، ثم استخلف أبو بكر عمر، ثم عمر أهل الشورى ليختاروا واحدًا، فاختار عبد الرحمن

<sup>(</sup>١) الاعتقاد، للبيهقي (ص٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٤٤٢).

عثمان بن عفان». وروي عنه أنه قال: «أفضل الناس بعد رسول الله على أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي»(١).

٣- أفضلية الشيخين أبي بكر وعمر رضي الله عنهما: قال الإمام الشافعي: «ما اختلف أحد من الصحابة والتابعين في تفضيل أبي بكر وعمر، وتقديمهما على جميع الصحابة، وإنما اختلف من اختلف منهم في عَلِيٍّ وعثمان، ونحن لا نخطِّئ واحدًا من أصحاب رسول الله ﷺ فيما فعلوا»(٢).

3- أحقية على رضي الله عنه في الفتنة التي جرت في عهده: قال الإمام ابن خزيمة: «خير الناس بعد رسول الله على وأولاهم بالخلافة أبو بكر الصديق، ثم عمر الفاروق، ثم عثمان ذو النورين، ثم علي بن أبي طالب، رحمة الله ورضوانه عليهم أجمعين». قال: «وكُلُّ من نازع أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في إمارته فهو باغ، على هذا عهدتُ مشايخَنا، وبه قال ابنُ إدريس، يعني الشافعي رحمه الله "".

وروى يونس بن عبد الأعلى قال: سمعتُ الشافعيَّ يقول: «سُئِل عمرُ بن عبد العزيز عن أهل صِفِّين؟ فقال: تلك دماء طهَّر الله منها يديَّ، فلا أحِبُّ أن أخضِب لساني بها. قلت -أي الشافعي -: وهذا رأيُّ حسنٌ جميلٌ من عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه في السكوت عما لا يعنيه، إذا لم يحتج إلى القول فيه، فأما إذا احتاج إلى تعلُّم السيرة في قتال الفئة الباغية، فلا بدَّ له من متابعة على بن أبي طالب في سِيرتِه في قتالهم، ثم ولا بدَّ من أن يعتقد كونَه مُحِقًا في

<sup>(</sup>١) الاعتقاد، للبيهقي (ص٣٦٨). (٢) الاعتقاد، للبيهقي (ص٣٦٩).

<sup>(</sup>٣) الاعتقاد، للبيهقي (ص٣٧٥).

قتالهم، وإذا كان هو مُحِقًّا في قتالهم كان خَصمُه مُخطِئًا في قتاله والخروج عليه، غير أنه لم يخرُج ببغيه عن الإسلام»(١).

٥- معنى حديث: «مَن كُنتُ مَولاه فَعَلِيٌّ مَولاه»؛ قال الإمام الربيعُ بن سليمان: «سمعتُ الشافعيَّ رحمه الله يقولُ في معنى قولِ النبيِّ عَلِيٌّ لعَلِيِّ بن أبي طالب رضي الله عنه: «مَن كنتُ مَولاه فعَلِيٌّ مَولاه»، يعني بذلك ولاء الإسلام، وذلك قول الله عز وجل: ﴿ وَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَأَنَّ اللَّهُ مَوْلَى لَهُمُ ﴾ [محمد: ١١]» (٢).



<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) الاعتقاد، للبيهقي (ص٥٥٥).

## المبحث الثالث شخصية الإمام الشافعي العلمية والاجتهادية

تُعَدُّ شخصية الإمام الشافعي رحمه الله تعالى من أبرز الشخصيات العلمية تأثيرًا في تاريخ التشريع الإسلامي؛ لجمعه بين مدرستي أهل الحديث والرأي، فاتخذ منهجًا وسطًا، وحسَمَ الجدلَ القائم بينهما، واستقلَّ الإمام الشافعي في تدوين قواعد علم أصول الفقه، وترسيخ حجية السنة النبوية في الأذهان، فوضع قانونًا للخلق يعصم الناس عن الخطأ في المعرفة.

وقد أوتي الإمام الشافعي ملكة راسخة في فَهم النصوص وحُسنِ المدرك وقُوة القريحة وسَعةِ الاطلاع، فرَحَل إلى مكة، وإلى المدينة، وإلى قبائل العرب، ورحل إلى اليمن، وإلى العراق، وإلى مصر، فتلقّى عن العلماء باختلاف المناهج والمدارس؛ فتكوّن لديه ملكة واسعة مما ساهم في بناء شخصيته الاجتهادية.



# المطلب الأول المنطلب المنطلب الأول الفقه عند الإمام الشافعي في علم أصول الفقه

كانت قواعد هذا العلم منثورةً في أذهان الصحابة والتابعين رضي الله عنهم في الصدر الأول؛ حيث لم يكونوا بحاجة لعلم قواعد الاستدلال التي أُخِذَت معظمها عنهم؛ لأنهم أصحاب ملكة لسانية.

وقد استعمل كثير من الصحابة بعض قواعد هذا العلم، منها قول علي رضي الله عنه في عقوبة شارب الخمر: "إذا شرِبَ سَكِر، وإذا سَكِر هذَى، وإذا هذى افترى، فحَدُّه حدُّ المفترين" (١). والمفتري هو القاذف الذي وردَ في قول الله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَرُمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَٱجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةَ وَلَا تَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَداً وَأُوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْفَلسِقُونَ ﴿ [النور: ٤]، فيكون تَمَانِينَ جَلْدَةَ وَلَا تَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْفَلسِقُونَ ﴿ [النور: ٤]، فيكون الإمام عليُّ قد قرَّر أن علة الافتراء هي السكر، فيحكم على السكران بحكم المفتري أو القاذف، وبذلك يكون قد قرر قاعدة أصولية.

وإذا تتبعت كتُب السنّة ستجد كثيرًا من الأمثلة تدلُّ على استعمال قواعد تفسير النصوص (علم أصول الفقه) عند كثير من الصحابة، لكنها لم تكُن مدوَّنةً في العصر الأول والثاني وبداية العصر الثالث، حتى جاء الإمام الشافعي فرسَم منهجًا متكاملًا في تفسير النصوص، وقام بتوفيق العقل مع النقل بدون تعارضٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ، باب: الحد في الخمر (٥: ١٢٣٤) حديث رقم: (٣١١٧).

بينهما، ورسَّخ حُجِّية السنة النبوية في الأذهان، وذلك في كتابه «الرسالة» حين طلب أبو سعيد عبد الرحمن بن مهدي (١) من الشافعي أن يصنِّف كتابًا فيه معاني القرآن، ويجمع قبول الأخبار فيه، وحجة الإجماع، وبيان الناسخ والمنسوخ من القرآن والسنة، فأجاب طلبَه، وصنَّف كتاب «الرسالة»، قال عبد الرحمن بن مهدي حين جاءه الكتاب: «ما أصلِّي صلاة إلا أدعو للشافعي» (٢).

قال الإمام الرازي: «كان الناسُ قبل الشافعي يتكلمون في مسائل أصول الفقه ويستدلون ويعترضون، ولكن ما كان لهم قانونٌ كُلِّيُّ مرجوع إليه في معرفة دلائل الشريعة، وفي كيفية معارضتها وترجيحها، فاستنبط الشافعي علم أصول الفقه، ووضع للخلق قانونًا كليًّا، يُرجَع في معرفة مراتب الأدلة الشرعية إليه»(٣).



<sup>(</sup>١) عبد الرحمن بن مهدي بن حسان العنبري البصري اللؤلئي، أبو سعيد: من كبار حفاظ الحديث، قال الشافعيّ: لا أعرف له نظيرًا في الدنيا. توفّي ١٩٨هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٣٠ ٩٣٩).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأسماء واللغات (١: ٥٩).

<sup>(</sup>٣) مناقب الشافعي، للرازي (١: ٥٧).

## المطلب الثاني الملكة الفقهية عند الإمام الشافعي في استنباط الأحكام من الكتاب والسنة

المَلَكة الفقهية هي القدرة على استنباط الأحكام الشرعية من الأدلة الشرعية، قلَّ من أوتيها من العلماء من عصر الصحابة إلى مَن بعدهم، وكان ممن أوتي هذه الملكة الإمام الشافعي، فما أن بلغ من العمر دون العشرين سنة إلّا وكان أهلًا للنظر والقدرة على استنباط الأحكام.

روى ابن عساكر في «تاريخه» أن رجلًا جاء الإمام مالك يستفتيه، قال له: إني حلفتُ بالطلاق أنّ هذا القُمرِيُّ (١) لا يهدَأ من صياحٍ. فنظر الإمام مالك فأدّاهُ نظره واجتهاده إلى أنّ هذا الإنسان حنِث في حلِفه، فطلقت امر أتُهُ؛ لأنّ القُمريُّ لا بُدَّ أن يهدأ من صياح، ليس كلَّ ساعةٍ يصيحُ فيها، فأفتاهُ بطلاقِ امرأته.

فعلم الشافعي بهذه الفتوى، وقال: مراد الشخص «لا يهدَأُ من صِياحٍ» أي: إنه كثير الصياح، وليس معناه أنه ليست له فترةٌ يسكتُ فيها من الصياح، فقال للرجل: لم تُطلِّق امرأتك؛ لأنه في أكثر أحواله يصيح، وفي بعض منها لا يصيح، فلم يحصلِ الطلاق.

فرجع الرجل إلى الإمام مالك فقال له: في مجلسك مَن أفتاني بأن امرأتي

<sup>(</sup>١) طائر يشبه الحمام.

هي لي حلال، قال: أفي مجلسي؟ قال: نعم، قال: ومن هو؟ فأوما إلى الشافعي، فقال للشافعي: أنتَ أفتيته بذلك؟ قال: نعم. قال: ولماذا أفتيته بذلك؟ قال له: سمعتُكَ تروي عن نافع، عن ابن عمر، أن رسول الله على قال لفاطمة بنت قيس: «إذا حلَلتِ فآذِنيني». فلما حلَّت قالت له: قد خطَبني معاوية وأبو جَهم. فقال: «أما معاوية فصعلوكُ لا مالَ له، وأما أبو جَهم فلا يضَعُ عصاه عن عاتقه». وعلِم رسول الله على أن أبا جَهم يضَع عصاه عن عاتقه ويتصرَّف في أموره؛ فإنما نسب إلى ضرب النساء، فذكر أنّه لا يضع عصاه عن عاتقه، وحمَله على الأغلب من أمره، وإني سألتُه وقلتُ له: سكوتُه أكثرُ أم صياحه؟ فقال: صياحه، فأفتيتُه بذلك، فتبسَّم مالك. وقال: القول قولك(١).

قال محمد بن الحسن صاحبُ أبي حَنيفةَ ممتدِحًا الشافعي: «ليس فلانٌ عندنا بفقيه؛ لأنه يجمع أقوال الناس ويختارُ بعضَها. قيل: فمَن الفقيه؟ قال: الذي يستنبط أصلًا من كتاب أو سنة لم يُسبَق إليه، ثم يشعب في ذلك الأصل مئة شعب. قيل: فمن يَقوى على هذا؟ قال: محمد بن إدريس»(٢).

وقال الإمام أحمد بن حنبل (٣): «ما كان أصحاب الحديث يعرفون معاني حديث رسول الله ﷺ حتى قدِمَ الشافعيُّ فبيَّنها(٤).



<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق، لابن عساكر (٥١: ٣٠٤). (٢) تهذيب الأسماء واللغات (١: ٦٢).

<sup>(</sup>٣) أحمد محمد بن حنبل، أبو عبد الله، الشيبانيّ الوائلي: إمام المذهب الحنبليّ، وأحد الأئمة الأربعة. توفِّى ٢٤١هـ. انظر: الأعلام، للزركلي(١: ٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٣٠١).

## المطلب الثالث علم الشافعي بالقرآن والقراءات

تنوَّعت علوم الشافعي رحمه الله فكان مشاركًا في علوم كثيرة، وخاصة علمه بالقرآن الكريم والقراءات القرآنية، فكان أعلم الناس في زمانه بمعاني القرآن الكريم، وإذا تكلَّم في التفسير كأنَّه شهِدَ التنزيل، وقد تمَّ جمعُ ما أُثِر عن الإمام الشافعي من تفسير في كتاب «تفسير الإمام الشافعي» وهو مطبوع.

قال محمد بن عبد الحكم: أخبرنا الشافعي قال: قرأت على شِبل، وأخبر شِبل أنه قرأ على عبد الله بن كثير، وأخبر عبد الله بن كثير أنه قرأ على مُجاهد، وأخبر مُجاهد أنه قرأ على أبيّ، وقال وأخبر مُجاهد أنه قرأ على أبيّ على النبيّ عبد الله النبيّ على النبيّ عبد الله النبيّ على النبيّ ع

وقال المُبَرِّد: رحم الله الشافعيِّ؛ فإنه كان من أشعر الناس، وآدَب الناس، وأعرفهم بالقراءات(٢).



<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٢٧٩).

# المطلب الرابع علم الشافعي بالحديث والجرح والتعديل

كان الشافعيّ عالمًا بالحديث النبوي ورجاله؛ فقد تلقى ذلك عن الإمام مالك وسفيان بن عُينة، قال الإمام أحمد بن حنبل: "إني كنتُ أجالس محمد بن إدريس الشافعي بمكة، فكنتُ أذاكره أسماء الرجال، فقال: روينا عن عمر بن الخطاب عن أهل المدينة عن فلان بن فلان، وفلان بن فلان، فلا يزال يسمِّي رجلًا رجلًا، وأسمي له جماعة، ثم يذكر هو عددًا من أهل مكة، فأذكر له أنا جماعة منهم. فقال عبد الله ابن الإمام أحمد: وكان أبي يصِفُ الشافعي فيُطنِبُ في وَصفه. وقد كتب عنه أبي حديثًا صالحًا، وكتبتُ من كُتُبه بخَطِّه بعد موته أحاديث عِدة مما سمِعه من الشافعي رحمة الله عليهما»(١).

أما عِلمه بالجرح والتعديل: فقد ذكر الإمام البيهقي في كتابه جملة من الآثار، ونذكر بعضًا منها:

قال محمد بن عبد الحكم: سمعتُ الشافعي يقول: «الشعبيّ في كثرة الرواية مثل عروة بن الزبير»(٢). وكان الشافعي يقول في شيخه الإمام مالك: «إذا ذُكِر العلماء فمالك النجم»(٣).

<sup>(</sup>۱) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٤٨٨). (٢) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٥٠٠).

<sup>(</sup>٣) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٠٠٠).

وقال محمد بن عبد الحكم: حدّثني محمد بن إدريس، قال: حدّثنا سُفيان، عن معمَر عن الزهري، قال: حدّثنا طاوس، ولو رأيت طاوسًا لعلمتَ أنّه لا يكذِب(١).

وقال الربيعُ بن سليمان: سمعت الشافعي يقول: كان إبراهيم بن أبي يحيى قدريًّا. فقيل للربيع: ما حمل الشافعيَّ على أن يروي عنه؟ قال: كان يقول: لأن يخرَّ إبراهيم من بُعد أحبّ إليه مِن أن يكذِب، وكان ثقة في الحديث (٢).



<sup>(</sup>١) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) مناقب الشافعي، للبيهقي (١: ٣٣٥).

## المطلب الخامس معرفة الشافعي بالطب

كان الإمام الشافعي عالمًا بالطب، وكان يتلهّف على إعراض المسلمين عن علم الطب، ويقول: ضيّعوا ثلث العلم، ووكَلوه إلى اليهود والنصارى(١).

كان يقول: العلم علمان: علم الأبدان، وعلم الأديان. فيقول: علم الأبدان علم الطب، وعلم الأديان علم الفقه (٢).

وكان يقول: لا تسكُن بلدةً لا يكون فيها عالم يخبِرُك عن دينك، ولا طبيبٌ يخبرُك عن أمر بدنك (٣).



<sup>(</sup>١) مناقب الإمام الشافعي، للرازي (١: ٣٢٥).

<sup>(</sup>٢) مناقب الإمام الشافعي، للرازي (١: ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) مناقب الإمام الشافعي، للرازي (١: ٣٢٥).

## الفصل الثاني تطور المذهب الشافعي

يتناول هذا الفصل أبرز المحطات والمراحل التاريخية التي مرَّ بها المذهب الشافعي، وتم تقسيم هذه المراحل إلى (١):

المبحث الأول: عصر التأسيس: ويمتد من زمن ظهور شخصية الإمام الشافعي الاجتهادية وحتى وفاته (١٨٦هـ - ٢٠٤هـ).

المبحث الثاني: عصر النقل والانتشار: ويمتد من زمن وفاة الإمام الشافعي حتى بداية ظهور مدرستي العراقيين والخراسانيين (٢٠٤هـ - ٤٠٤هـ).

المبحث الثالث: عصر الاستقرار والثبات: ويمتد من بداية ظهور مدرستي العراقيين والخراسانيين وحتى بداية عصر الرافعي والنووي (٤٠٤هـ - ٥٠٥هـ).

<sup>(</sup>۱) بنينا هذا التقسيم على مراعاة أبرز المحطات الفاصلة في تطوُّر المذهب، سواء من الناحية العلمية أو العملية، ابتداء من عصر الإمام الشافعي، ثم عصر طلابه، ثم طلابهم الذين نقلوا المذهب بشكل فردي، ثم العصر الذي ظهرت فيه المدرسة الخراسانية والعراقية، وتم تبنِّي المذهب بشكل رسمي، ثم عصر النووي والرافعي، وإعادة إحياء المنهج السني وعودة المذهب إلى مصر والشام على يد السلطان صلاح الدين الأيوبي، ثم عصر أصحاب الشروح الذين اشتغلوا بكتب النووي والرافعي، وازدهار المذهب في عهد المماليك، ثم عصر أصحاب الحواشي الذين اشتغلوا بكتب ابن حجر والرملي، وانحسار المذهب في بعض الأوقات، ثم العصر الحديث الذي نعيشه في يومنا هذا.

المبحث الرابع: عصر التحرير والتنقيح: ويشمل عصر الإمامين الرافعي والنووى (٥٠٥هـ – ٦٧٦هـ).

المبحث الخامس: عصر الازدهار: ويمتد من وفاة النووي، وحتى وفاة الإمام شمس الدين الرملي (٦٧٦هـ - ١٠٠٤هـ).

المبحث السادس: عصر الانحسار: ويمتد من وفاة الشمس الرملي، وحتى سقوط الخلافة العثمانية (١٠٠٤هـ - ١٣٣٥هـ).

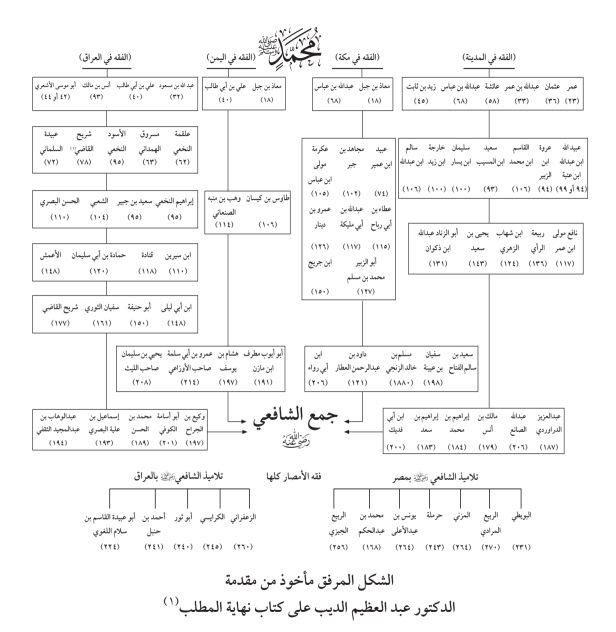
المبحث السابع: العصر الحديث: ويمتد من سقوط الخلافة العثمانية، وحتى يومنا هذا.



## المبحث الأول عصر التأسيس (١٨٦- ٢٠٤هـ)

تأسس المذهب الشافعي كغيره من المذاهب الفقهية الأربعة المعتمدة في القرن الثاني الهجري، وقد مثّل مذهب الإمام الشافعي حلقة وصل بين المذاهب، فقد تتلمذ على يد الإمام مالك مؤسّس المذهب المالكي (ت١٧٩هـ)، واستفاد من الإمام محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة (ت١٨٩هـ)، وتتلمذ على يدِه الإمام أحمد مؤسّس المذهب الحنبلي (ت٢٤١هـ).





<sup>(</sup>١) ورد في الشجرة ذكر شريح القاضي مرتين، آخرهما أنه متوفى ١٧٧ هـ، وهذا خطأ ينبغي التنه له.

وقد مرَّ مذهب الإمام الشافعي بمرحلتَين عُرِفا فيما بعدُ باسم: المذهب القديم والمذهب الجديد كالآتي:

## أُولًا: مرحلة المذهب القديم للشافعي

بدأت الشخصية الاجتهادية للإمام الشافعي بالظهور بعد مغادرته بغدادَ إلى مكة المكرَّمة سنة ١٨٦هـ، وكانت أغلبُ اجتهاداته في ذلك الوقت موافقةً لمذهبِ شيخِه الإمام مالك(١)، وقد تنقَّل الشافعيُّ بين مكة وبغداد عدَّة مرّات قبل أن يشُدَّ الرحلة إلى مصر، ويعيدَ النظر في اجتهاداته وآرائه.

وقد أُطلِقَ على اجتهاداته وآرائه التي صرّح بها قبل دخول مصر المذهب القديم (١٨٦-١٩٩هـ)، وصنَّف خلال هذه المرحلة كتابَ «الحُجّة» في الفقه، و «الرسالة القديمة» في أصول الفقه، و «الرسالة القديمة» في أصول الفقه،

وقد نقَل المذهبَ القديم عددٌ من الأئمة الأعلام، ومنهم:

1- أبو تُورِ الكَلبيُّ (ت ٠٤٠) إمام وحافظ وحجة، صحِبَ الإمام الشافعي، ثم بلغ درجة الاجتهاد، واستقلَّ بمذهب جديد عُرِفَ باسمه.

٢- الإمام أحمد بن حنبل (ت٢٤١هـ) إمام المذهب الحنبلي، وأحد أبرز أئمة الحديث الشريف، من أشهر كتبه «المسند».

٣- أبو الحسين الكرابيسي (ت٤٨ هـ) وهو من أشهر أصحاب الشافعي في العراق، عُرِف بإمامته في الفقه والأصول وعلم الكلام.

<sup>(</sup>۱) المعتمد عند الشافعية، لمحمد عمر الكاف (ص٣٦)، والمدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، لأكرم القواسمي (ص٢٩٩).

<sup>(</sup>٢) المذهب عند الشافعية، لمحمد إبراهيم على (ص٢-٤).

٤- الحسن الزعفراني (ت٩٥٩هـ) إمام وفقيه ومحدِّث، وهو آخر رواة المذهب القديم.

وقد تميَّز المذهب القديم بكونه أكثر مراعاة للحاجة ورفع المشقة من المذهب الجديد، بينما نجد أن المذهب الجديد أكثرُ احتياطًا من المذهب القديم؛ ومن الأمثلة على ذلك: جواز عقد المساقاة على سائر الأشجار المثمرة على المذهب القديم، بينما اقتصر المذهب الجديد على المحلِّ الذي ورَد به النص، وهو النخلُ وقاس عليه أشجارَ العنب؛ لاشتراك العنبِ والتمرِ في أحكام كثيرة، مثل: الزكاة والخرص؛ جاء في «مغني المحتاج بحل ألفاظ المنهاج» (۱): (كتاب المساقاة).. والأصل فيها قبل الإجماع: خبرُ الصحيحين: أنه على عامَل أهل خيبر وفي رواية: دفع إلى يهود خيبر نخلَها وأرضَها بشَطر ما يخرُج منها من ثمر أو زرع»... و(مَورِدها النخل) للخبر السابق، (و)مثله (العنب)؛ لأنه في معنى النخل بجامع وجوب الزكاة وتأتي الخرص، و(وجوَّزها القديم في سائر الأشجار المثمِرة) كالتين والتفاح للحاجة، والجديد المنع؛ لأنها رخصة فتختص بموردها».

## ثانيًا: مرحلة المذهب الجديد للشافعي

انتقل الشافعي سنة ١٩٩هـ إلى مصر، وتغيَّرت أكثر اجتهاداته وآرائه، وكتَب فيها كتبًا كثيرة؛ أشهرها كتاب «الأم» في الفقه و «الرسالة الجديدة» في أصول الفقه، واشتهرت مدرسته الجديدة في مصر بالمذهب الجديد (١٩٩- ع.٢٠٤هـ) ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>١) (٣: ٤٢٢) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) المذهب عند الشافعية، لمحمد عمر الكاف (ص٤).

وقد نقل المذهبَ الجديد عددٌ كبيرٌ من الأئمة الأعلام، منهم:

1 ـ أبو يعقوب البويطي (ت٢٣٢هـ) خلف الإمام الشافعي بعد وفاته في مقامه في الإفتاء والتدريس.

٢- حَرمَلة التُّجيبي (ت٢٤٣هـ) إمام في الفقه، وحافظ في الحديث،
 وأحد رواة المذهب الجديد.

٣- أبو إبراهيم المُزَني (ت٢٦٤هـ) خلَف البُويطي في مجلسه في التدريس والإفتاء، وألف كتاب «مختصر المزني» الذي صار عمدة الشافعية في مؤلَّفاتهم، قال عنه الشافعي: «المزني ناصر مذهبي»، وقال في قوة حجته: «لو ناظر الشيطان لغلمه» (١).

٤- الربيع المرادي (ت·٢٧هـ) صاحب الشافعي وخادمه وراوية كتبه الجديدة.

#### أبرز الخصائص والملامح العلمية لعصر التأسيس:

١- تغيَّر مذهبُ الإمام الشافعي بعد قُدومه إلى مصر، ويمكن عزو ذلك للأسباب الآتية (٢):

1- مراجعة أصوله في الاستنباط، وذلك من خلال إعادة تصنيف كتاب «الرسالة»، وترتَّب على ذلك تغيُّر كثير من الاجتهادات والفروع التي كان الإمام الشافعي قد بناها على أصوله القديمة، وهذا هو المشهور عند العلماء، بينما يرى بعض الباحثين أن أصول الشافعي في المذهبين واحدة، وأن الذين

<sup>(</sup>١) الأعلام، للزركلي (١: ٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) المعتمد عند الشافعية، لمحمد عمر الكاف (ص١١٨).

نسبوا للشافعي تغيُّرَ أصولِه لم يذكروا أدلة مقبولة تؤكِّد ذلك، وأن العامل المتحكِّم في الانتقال هو إعادة النظر في المسائل الفقهية التي اجتهد فيها(١).

٢- إعادة النظر في فروع اجتهاداته السابقة بناءً على دليل أقوى أو قياس أرجح، وهو شأن من يتحرَّى الحقَّ ويرى رأيه صوابًا محتملًا للخطأ.

ومن الأخطاء المشهورة في هذا الموضوع أن يُنسَب سببُ تغيُّر مذهب الإمام الشافعي إلى تغيُّر البيئةِ والأعراف بين العراق ومصر؛ لأن هذا السبب لو كان صحيحًا لذكره الشافعي، ولما أنكر على من يروي مذهبه القديم، ولأن علماء المذهب وهم أدرى بمذهب إمامهم لم يذكروا هذا السبب، وعندما اختار بعضهم بعض أقواله القديمة ذكروا أنهم اختاروها؛ لقوة أدلتها من وجهة نظرهم (٢).

وقد قام أحد الباحثين باستقراء مسائل القديم والجديد، ليخلص إلى أن أكثر المسائل الخلافية بين الأقوال القديمة والجديدة وُجِدت في أبواب العبادات، ومن المعلوم أن مسائل العبادات لا تتغير بتغير الأعراف والعادات (٣).

ومن الأخطاء المشهورة كذلك نسبة سبب تغير المذهب إلى اطلاع الإمام على أحاديث لم يكن قد اطلع عليها من قبل، وقد قام أحد الباحثين باستقراء لمسائل المذهب القديم، ولم يجد ما يؤيد صحة هذه الدعوى، وتوصل إلى

<sup>(</sup>۱) تطور الفكر الأصولي عند المتكلمين، لأحمد الحسنات (ص١١٢ - ١١٤)، والقديم والجديد في فقه الشافعي (١: ٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: المعتمد عند الشافعية، لمحمد عمر الكاف (ص١١٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: القديم والجديد في فقه الشافعي، للناجي (١: ٢٥١).

أن أغلب الأحاديث التي بنى عليها الشافعي مذهبه كان قد أخذها قبل قدومه لمصر، وأن مصادر مصر لم يكن لها تأثير ذو أهمية على مذهبه الجديد(١).

7- اعتماد المذهب الجديد: رُوِي عن الإمام الشافعي أنه قال: لا يحِلُّ عَدُّ القديم من المذهب، فعلى ذلك يُعَدُّ قوله بعد وصوله إلى مصر -المسمى بالجديد - هو مذهبه، واستثنى علماء المذهب بعض المسائل التي رجَّحوا فيها القول بالمذهب القديم؛ قال الإمام الرملي: «وإذا كان في المسألة قولان قديم وجديد، فالجديد هو المعمول به، إلا في نحو سبع عشرة مسألة أُفتي فيها بالقديم»(٢).

وبذلك يتبين أن الفتوى بالمذهب لا تستلزم أن يكون المفتى به أقوال الإمام الشافعي فقط، بل الصحيح أن المسائل المعتمدة في المذهب هي أقوال الشافعي في الجديد، وما رجَّحَه علماء المَذهب من أقوال الشافعي في القديم، وما أضافوه من مسائل جديدة تتفق مع قواعد الإمام الشافعي؛ قال الإمام النووي: «ثم إن أصحابنا أفتوا بهذه المسائل من القديم، مع أن الشافعي رجع عنه، فلم يبق مذهبًا له، هذا هو الصواب الذي قاله المُحقِّقون... فإذا علمتَ حالَ القديم، ووجدنا أصحابنا أفتوا بهذه المسائل على القديم حمَلنا غلمتَ حالَ القديم، ووجدنا أصحابنا أفتوا بهذه المسائل على القديم حمَلنا ذلك على أنه أدّاهم اجتهادهم إلى القديم؛ لظهور دليلِه وهم مجتهدون فأفتوا به، ولا يلزم من ذلك نسبته إلى الشافعي، ولم يقل أحدٌ من المتقدِّمين في هذه المسائل أنها مذهب الشافعي، أو أنه استثناها»(٣).

<sup>(</sup>١) الجديد والقديم في فقه الشافعي (١: ٣٥١)، و(٢: ٢٩٠).

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، للرملي (٥: ٠٥).

<sup>(</sup>٣) المجموع شرح المهذب، للنووي (١: ٧٦).

وقد عدَّ الإمام النووي مسائل القديم المفتى بها فوجدها (١٩) مسألة، وأوصلها العلامة محمد سليمان الكردي إلى (٢٨) مسألة(١).

وقد ذهب بعض العلماء كالإسنوي وابن الفِركاح إلى أن أكثر مسائل القديم المفتى بها في المذهب هي مسائل منصوصة في المذهب الجديد أيضًا، وقد تتبَّع العلّامةُ الكردي مسائل القديم المفتى بها فوجد أكثرها منصوصًا عليها في كتب الشافعي الجديدة، وهذا ما رجَّحَه عدد من الباحثين المعاصرين (٢).



(١) المجموع، للنووي (١: ٧٦)، الفوائد المدنية فيمن يُفتَى بقوله من أئمة الشافعية، لمحمد بن سليمان الكردي (ص٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، للرملي (٥: ٠٠)، والفوائد المدنية، للكردي (ص٣٦٢)، والمعتمد عند الشافعية، للكاف (ص١٣٣).

## المبحث الثاني عصر النقل والانتشار (٢٠٤-٤٠٤هـ)

## أُولًا: نقل المذهب الشافعي

بعد وفاة الإمام الشافعي سنة ٤٠٢هـ تولَّى طلابُه في مصر خدمة المذهب ونقله، فتولى البويطي التدريس في حلقة الإمام الشافعيِّ خلَفًا له لمدة عشرين سنة، ومن ثَمَّ تولى بعده المُزَني التدريس، وتميز الإمام المُزَني بالتصنيف في المذهب، وكان مما ألَّفه المُختصَرُ المشهورُ باسمه، وقد كان أولَ مُختصر في المذهب، وعلى منواله سار الشافعية في مصنفاتهم.

وأما الربيع المُرادي فقد عاش بعد الإمام بستة وستين عامًا، وكان له الدور الأكبر في ضبط مصنفات الإمام الشافعي وروايتها ونقلها إلى أكبر عدد من الطلاب.

## ثانيًا: انتشار المذهب الشافعي

انتشر المذهب الشافعي بداية من خلال التدريس والبحث والمناظرة، خلافًا للمذهب الحنفي والمالكي اللذين انتشرا بجهود العلماء المحققين مع رعاية الخلفاء لعلومهم وفتاواهم، وقد ظهر عدد من طلاب المُزَني والربيع ممن كان لهم دورٌ كبير في انتشار المذهب من أمثال(۱):

<sup>(</sup>۱) المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٤١-٤٥)، والمذهب عند الشافعية (ص٨)، والمدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣٢٧-٣٢٩).

١- أبي القاسم الأنماطي (ت٢٨٨هـ)، وكان له الفضل في نشر المذهب الجديد ببغداد.

٢- أبي العباس بن سريج (ت٢٠٣هـ)، ولُقِّب بالباز الأشهب، وكان من أوائل الشافعية الذين تولَّوا القضاء في شيراز، وكان له الدور الأكبر في نشر مذهب الشافعية في هذه المرحلة.

٣- أبي زُرعةَ الدمشقي (ت٣٠٢هـ) وهو أول قاضٍ شافعيّ في مصر، وكان له الفضل في إدخالِ المَذهَبِ الشافعيّ إلى دمشق بعد أن تولى قضاءها.

٤- أبي العبّاسِ الأصَمِّ (ت٣٤٦هـ) سمع مُصنَّفات الإمام الشافعي من الربيع المُرادي، وبقي يروي مُصنَّفات الإمام بعد وفاة الربيع بست وسبعين سنة.

القَفّال الشاشي الكبير (ت٣٦٥هـ) أخذ عن ابن سُرَيج، ونشر المذهب في بلاد ما وراء النهر (١).

وهكذا انتشر مذهب الشافعية من بلاد النيل إلى بلاد ما وراء النهر، بالإضافة إلى تواجُدِه في بلاد الحجاز، وأما شمال إفريقيا والأندلس فكانت السطوة فيها لطلاب الإمام سَحنون إمام المالكية؛ حيث عملوا على تثبيت المذهب المالكي في تلك المناطق، وقد انحسر وجود المذهب الشافعي في نهاية هذه المرحلة في مصر بدخول الفاطميين إليها سنة ٣٥٨هم، وأصبح وجودهم يتمركز في العراق وبلاد ما وراء النهر(٢).

<sup>(</sup>١) هي منطقة تاريخية وتمثل جزءًا من آسيا الوسطى، وتشمل أراضيها: أوزباكستان، والجزء الجنوب الغربي من كازاخستان والجزء الجنوبي من قيرغيزستان.

<sup>(</sup>٢) المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٠٤)، والمدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣٣).

### أبرز الخصائص والملامح العلمية لعصر النقل والانتشار

التشار المذهب الجديد وانحسار المذهب القديم: فلم يُكتُب للمذهب القديم في العراق الاستمرار بعد وفاة الزعفراني سنة ٢٦٠هـ(١).

ولذلك فمن أراد الرجوع إلى المذهب القديم، فيُمكِنه الرجوعُ إلى مذهب الإمام أحمد، ومذهب الإمام مالك؛ حيث كانت أغلبُ اجتهادات الشافعي في المذهب القديم موافقةً لمذهب مالك، وأغلب اجتهادات أحمد موافقة للمذهب القديم للشافعي.

Y- الاعتناء برواية مصنفات الإمام الشافعي: حيث يُعتَبر الربيعُ المُراديُّ من أكثر أصحاب الإمام الشافعي مصاحبةً له، وقد روى عنه مصنفاته وعاش بعد الشافعي بستٍّ وستين سنة، يروي كتب الشافعي، وتُشَدُّ الرِّحال إليه، وكان هذا عاملًا مهمًّا في انتشار كتب الشافعي.

وكان ممن سمع من المرادي الإمامُ أبو العبّاس الأصم (ت٣٤٦هـ)؟ حيث سمع منه، ثم أصبح يروي كتب الشافعي ستًّا وسبعين سنة بعد وفاة المُرادي، فكان لجهد الربيع المرادي وأبي العباس الأصم الأثرُ الكبير في نشر مذهب الإمام الشافعي وكتبه (٢).

٣- ظهور أصحاب الوجوه: وهم الذين بلَغوا أهلية الاجتهاد في المذهب، فاستطاعوا أن يُخرِّ جوا الوقائع والنوازل على نصوص الإمام وأصوله، وكان لهم دور كبير في تنمية المذهب وإثرائه، واعتُبرت أقوالُهم وجوهًا في المذهب،

<sup>(</sup>۱) المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٠٤)، والمذهب عند الشافعية (ص٧)، والمدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣١٢-٣١٥).

<sup>(</sup>٢) المدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣٣).

ومن أبرزهم: الأنماطيّ، وأبو زُرعة الدِّمشقي، وابنِ سُرَيج، والقَفّال الشاشي، وعيرهم، وقد جمع الإمامُ النوويُّ عددًا كبيرًا من أصحابِ الوجوه في كتابه «تهذيب الأسماء واللغات».

### أبرز الكتب والمؤلفات التي ظهرت في ذلك العصر:

تنوّعت الكتب التي ظهرت في عصر النقلِ والانتشار؛ فبعضُها كان ناصرًا لمذهب الشافعي، ومن أبرز هذه المؤلّفات «مُختصَر المُزني» والذي أصبح عُمدة الكتُب المُصنّفة في المذهب، و«مُختصَر البُويطي»، والكتب التي كتبها الإمامُ ابن سُرَيج «الردُّ على محمد بن الحسن»، و«الرد على عيسى بن أبان»، و«التقريب بين المُزني والشافعي»، وغير ذلك(۱).

وبعض الكتب التي أُلِّفت في هذا العصر لم تختص بمذهب الإمام الشافعي، بل نقلت مذاهب الأئمة المجتهدين، وغلَب عليها الطابع الاجتهادي، ومن هذه الكتب: «اختلاف الفقهاء» للإمام محمد بن نصر المروزي، وكتُب الإمام ابن المنذر: كتاب «الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف»، وكتاب «الإشراف على مذاهب أهل العلم» وهو مُختصر لكتاب الأوسط، وكتاب «الإجماع» وهو أول كتاب جمع فيه المسائل الفقهية التي أجمع عليها العلماء.

وقد ظهر في هذا العصر بعض الكتب التي اعتَنَت بمرويّات الإمام الشافعي، وهي «مُسنَد الإمام الشافعي» لأبي العبّاس الأصمِّ؛ حيث جمَع فيها مرويات الإمام، عن تلميذِه الربيع المرادي، وقد رتَّبه المُحدِّث محمد عابد السندي (ت٧٥١هـ)، ومن الكتب التي اعتنت بمرويات الشافعي أيضًا «سُنَن الإمام

<sup>(</sup>١) الفهرست، لابن النديم (١: ٢٦٢)، وجميع كتب ابن سريج غير مطبوعة.

الشافعي» للإمام أبي جعفر الطحاويِّ (ت٢١٦هـ) حيث جمع فيها مروياتِ الإمام الشافعي عن خالِه المُزني، وقد عمل المُحدِّث أحمد بن عبد الرحمن البنّا الساعاتي (المتوفى بعد سنة ١٣٧١هـ) على جمع هذَين الكتابَين في كتاب واحد سماه «بدائع المنن في جَمع وترتيبِ مُسنَد الشافعي والسُّنَن»(١).

ومن أبرَز الكتُبِ المتميِّزة التي ظهرت في هذا العصر كتابُ «محاسن الشريعة» (٢) للقَفّال الكبير (٣)، ويُعتبَر أول كتاب في مقاصد الشريعة.

#### أبرز العلماء الذين ظهروا في عصر الانتشار:

تميّزت هذه المرحلة بوجود عدد من علماء الشافعية ممن بلغ درجةَ الاجتهاد المُطلَق، ومنهم:

١- أبو عبيد القاسم بن سَلّام (ت٢٥٦هـ) إمام وحافظٌ ولُغويُّ، درس على الإمام الشافعي واستقلَّ بالاجتهاد، مِن أبرزِ كُتُبه «الأموال» و «غريب الحديث».

٢- داود الظاهري (ت٠٢٧هـ) إمام وفقيه، تفقّه على مذهب الإمام الشافعي، ثم خرَجَ بمذهب الظاهرية.

٣ـ محمد بن نصر المَروزي (ت٢٩٤هـ) إمام وحافظ وفقيه، من أشهر كُتُبه «اختلاف الفقهاء».

٤ـ محمد بن إسحاق بن خُزيمة (ت١١٣هـ) إمام حافظ فقيه، صنَّف كتابَ «صحيح ابن خُزيمة».

<sup>(</sup>١) الكتاب مطبوع. (٢) الكتاب مطبوع.

<sup>(</sup>٣) محمد بن علي بن إسماعيل الشاشي، القفال، أبو بكر: من أكابر علماء عصره بالفقه والحديث واللغة والأدب. من أهل ما وراء النهر. توفّي ٣٦٥هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٦: ٢٧٤).

•محمد بن إبراهيم بن المنذر (ت١٨٠ هـ) عُرِف بإمامته في الفقه والحديث، وبلغ درجة الاجتهاد، من أشهر كتبه: «الإجماع».

7- ابن جرير الطبَري (ت٠١٣هـ) مفسِّر ومؤرِّخ وفقيه، لُقِّب بإمام المُفسِّرين، من أشهر كتُبه: «جامع البيان في تأويل القرآن» و «تهذيب الآثار».

كما ظهر عدد من كبار العلماء من الذين تفقُّهوا على المذهب الشافعي، ومنهم:

 ١ـ محمد بن عيسى التِّرمذي (ت٢٧٩هـ) إمام في الحديث، مِن أشهَر كُتُبه «الجامع» المعروف بسُنَن التِّرمذِي.

٢- عبد الرحمن بن أبي حاتم (ت٣٢٧هـ) إمام حافظ حجة، صنَّف كتاب «الجرح والتعديل» و «التفسير المُسنَد».

٣- أبو حاتم بن حبان (ت٤٥٣هـ) إمام حافظ، من أشهر كتبه: «صحيح ابن حِبّان» و «الثقات» و «التفسير».

٤- أبو منصور الأزهري (ت • ٣٧هـ) إمامٌ ومُفسِّرٌ ولُغوِيٌّ، صنَّف كتاب «التهذيب في اللغة» و «التفسير».

أبو الحسن الدارقطني (ت٣٨٥هـ) أمير المؤمنين في الحديث، من أشهر كُتُبه: «العِلَل».

7- أبو سليمان الخَطَّابي (ت٣٨٨هـ) حافظ وفقيه، من أشهر كتُبه: «معالم السنن».



## المبحث الثالث عصر الاستقرار والثبات (٤٠٤ – ٥٠٥هـ)

استطاع المذهب الشافعي أن يستقرَّ ويثبُت في هذه المرحلة بسبب كثرة العلماء الذين حملوا لواء المذهب وأكثروا من التصنيف فيه، وبسبب تبنِّي السلطات الحاكمة للمذهب وفرضه رسميًّا في القضاء والإفتاء ومناصب التدريس، ومن أهم الحكام الذين آزروا انتشار المذهب الشافعي<sup>(1)</sup>:

1 السلطانُ الغَزنوي محمود بن سُبكتِكين (٢) (ت٢١هـ)، وهو إمام عادل، فاتح الهند، ذكر إمامُ الحرمين أنه كان حنفيًّا يحِبُّ الحديث، ثم تحوَّل شافعيًّا بعد أن قابَل القَفّال الصغير.

٢- الخليفة العباسي القادر بالله (ت٤٢٢هـ) وهو أول خليفة عباسي تمذهب بالمذهب الشافعي، وبقي خليفة أكثر من أربعين عامًا مما ساعَد في دعم الحركة الفقهية الشافعية خلال فترة حُكمه.

<sup>(</sup>١) انظر: المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٦٤-٤٧)، والمدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣٤٥-٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) محمد بن سبكتكين الغزنوي (٣٦١-٤٢١هـ= ٩٧١- ١٠٣٠ م) السلطان يمين الدولة أبو القاسم ابن الأمير ناصر الدولة أبي منصور: فاتح الهند، وأحد كبار القادة. انظر: الأعلام، للزركلي (٧: ١٧١).

٣- الوزير السلجوقي نِظام المُلك(١) (٥٨٤هـ) تولى الوزارة لثلاثين عامًا، ويُعتَبر عصرُه العصرَ الذهبي للمذهب الشافعي، حيث اتسعَت مدارسُه في كبرى المُدُن الإسلامية، وسُمِّيَت بالمدارس النظامية، منها المدرسة النظامية ببغداد، والتي درس فيها الإمام أبو إسحاق الشيرازي (ت٢٧٤هـ)، والمدرسة النظامية بنيسابور(٢)، والتي درس بها إمام الحرمين الجُوَيني (ت٤٧٨هـ).

٤- السلطان شمس الملك<sup>(٣)</sup> (ت٤٩٢هـ) وكان ملكًا لبلاد ما وراء نهر جَيحون<sup>(٤)</sup>، وكان لتمذهب أثرٌ في تمكين علماء الشافعية من نَشرِ مَذهبهم في تلك المناطق.

أبرز الخصائص والملامح العلمية لعصر الاستقرار والثبات:

١ ـ ظهور المدرسة العراقية والمدرسة الخراسانية داخل المذهب:

نشأت في هذه المرحلة مدرستان عظيمتان داخل المذهب الشافعي، سُمِّيَت الأولى بمدرسة العراقيين، والثانية بمدرسة الخراسانيين.

فمدرسة العراقيِّين تأسَّست على يد الإمام أبي حامد الإسفراييني(٥)

<sup>(</sup>۱) الحسن بن علي بن إسحاق الطوسي (۲۰۸ - ۲۰۸ هـ = ۱۰۱۸ - ۱۰۹۲ م)، أبو علي، المُلقَّب بقوام الدين، نظام الملك، وزير حازم عالي الهمة. انظر: الأعلام، للزركلي (۲:۲۰۲).

<sup>(</sup>٢) مدينة شمال شرق إيران تابعة لمقاطعة خراسان.

 <sup>(</sup>٣) نصر بن إبراهيم بن نصر، السلطان شمس الملك (ت٤٩٢هـ = ١٠٩٩م)، صاحب ما وراء النهر، وكان من أفاضل الملوك علمًا ورأيًا وسياسة. انظر: الأعلام، للزركلي (٨: ٢٢).

<sup>(</sup>٤) ينبع هذا النهر من جبال بامير في آسيا الوسطى، وقد عُرِف النهر بالحد الفاصل بين كل من أفغانستان وطاجكستان وأوزبكستان.

<sup>(</sup>٥) أبو حامد أحمد بن محمد بن أحمد الإسفراييني، من أعلام الشافعية. ولد في إسفرايين =

ومدرسة الخراسانيين تأسست على يد الإمام أبي بكر المَروزي<sup>(٤)</sup> المَشهور بالقَفّال الصغير (ت٧١٤هـ)، واشتهر فيها الإمام أبو محمد الجُوَيني<sup>(٥)</sup> (ت٤٣٨هـ)، والقاضى حُسَين<sup>(٦)</sup> (ت٤٦٢هـ) (<sup>٧)</sup>.

<sup>= (</sup>بالقرب من نيسابور) ورحل إلى بغداد، فتفقه فيها، وعظمت مكانته. انظر: الأعلام، للزركلي (١:١١).

<sup>(</sup>۱) أبو الطيّب طاهر بن عبد الله بن طاهر الطبري، قاض، من أعيان الشافعية. ولد في آمل طبرستان، واستوطن بغداد، وولي القضاء بربع الكرخ، وتوفي ببغداد. انظر: الأعلام، للزركلي (٣: ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) علي بن محمد حبيب، أبو الحسن الماوردي، أقضى قضاة عصره. انظر: الأعلام، للزركلي (٢) على بن محمد حبيب، أبو الحسن الماوردي، أقضى قضاة عصره. انظر: الأعلام، للزركلي

<sup>(</sup>٣) انظر: المدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣٤٥-٣٤٦)، والمذهب عند الشافعية (ص٩).

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن أحمد المروزي، أبو بكر القفال، فقيه شافعيّ، كان وحيد زمانه فقهًا وحفظًا وخفظًا وزهدًا. وكانت صناعته عمل الأقفال قبل أن يشتغل في الفقه، ورُبّما قبل له: «القَفّال الصّغير» للتمييز بينه وبين القَفّال الشّاشي. انظر: الأعلام، للزركلي (٤٤: ٢٦).

<sup>(</sup>٥) أبو محمد عبد الله بن يوسف بن محمد بن حيّويه الجويني، من علماء التفسير واللغة والفقه. وهو والد إمام الحرمين الجويني. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ١٤٦).

<sup>(</sup>٦) الحسين بن محمد بن أحمد القاضي، أبو علي المروذي، صاحب التعليقة المشهورة في المذهب، كان كبيرًا غوّاصًا في الدقائق، من الصحاب الغر الميامين، وكان يُلقَّب بحبر الأمة. انظر: طبقات الشافعية، لابن قاضى شهبة (١: ٢٤٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: المدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣٤٦-٣٤٧)، والمذهب عند الشافعية (ص٩).

وقد اختلف الباحثون في تحديد طبيعة الاختلاف بين المدرستين، والراجح أن منشأ الاختلاف بينهما يرجع إلى اختلاف الرواية عن الإمام الشافعي، وحكاية الأقوال والوجوه في المذهب، وطريقة التصنيف والترتيب للمذهب، وبيان ذلك أن المذهب الشافعي انتشر في العراق وخراسان، وصار لكل مدرسة شيوخ وتلاميذ، وامتد العمر الزمني لكل مدرسة فصار للتلاميذ تلاميذ آخرون وهكذا، ومع تباعد المسافات المكانية بين المدرستين، ومرور الأزمان، وكثرة التدوين والمراجعة، ظهر أن ما يحكيه الخراسانيون في نقل المذهب وحكاية أقواله ووجوهه في مجالسهم العلمية ومؤلَّفاتهم يختلف عما يحكيه العراقيون في بعض المسائل، فصار الفقهاء بعد ذلك يقولون: طريقة أصحابنا العراقيين وطريقة أصحابنا الخراسانيين، وظل لهاتين المدرستين وجود في كتب المذهب حتى بدأ بالانحسار والتلاشي مع بداية عصر التنقيح والتحرير(۱).

(۱) انظر: مقدمة الدكتور عبد العظيم الديب على كتاب نهاية المطلب في دراية المذهب لإمام الحرمين، المقدمة (ص١٤٧-١٤٩)، والشكل المُرفَق مأخوذ من مقدمة الدكتور عبد العظيم على كتاب النهاية.



القفال الصغير المروزي، أبو بكر عبدالله بن أحمد ت١٧ ٤هـ. شيخ طريقة الخراسانيين ومن أشهرهم:

١ ـ أبو محمد الجويني ت٤٣٨ هـ

٢- الفوراني: أبو القاسم عبد الرحمن بن محمد ين فوران
 ٢٦٠هـ

٣- القاضي حسين: الحسين بن محمد بن أحمد أبو علي المروزى ٢٦٠٤هـ

٤- الشيخ أبو علي السنجي: الحسين بن شعيب المروزي
 السنجي ت ٢٧٤هـ وقيل ٤٣٠هـ

المسعودي: أبو عبد الله محمد بن عبد الملك بن المسعود
 ابن أحمد المروزي توفي سنة نيف وعشرين وأربع مئة هـ
 ٦- إمام الحرمين: عبد الملك عبد الله بن يوسف الجويني
 ٢- ١٥٥هـ

إلى (ت ٥٠٥)

الشيخ أبو حامد الإسفراييني ت٢٠ ٤هـ رأس طريقة العراقيين تبعه جماعة لا يحصون عدًّا أشهرهم:

 ١- الماوردي : القاضي أبو الحسن علي بن حبيب ت٠٥ هـ
 ٢- القاضي أبو الطيب الطبري: طاهر بن عبد الله بن طاهر ت ٤٥٠ هـ

٣-القاضي أبو على البندنيجي: الحسن بن عبد الله ت ٤٢٥هـ
 ٤-المحاملي: أبو الحسن: أحمد بن محمد بن أحمد بن القاسم المحاملي، ت ٤١٥هـ

٥-سليم الرازي: أبو الفتح: سليم بن أيوب الرازي ت٤٤٧هـ ٢- أبو إسحاق الشيرازي ت٤٧٦هـ

٧- القاضي أبو علي الفارقي: الحسن بن إبراهيم ت٢٥هـ
 ٨- ابن أبي عصرون: أبو سعد عبد الله بن محمد بن هبة الله
 ابن على الموصلي ت٥٨٥هـ



لاء عراقيون جمعوا بين الطريقتين

#### ٢- بداية ظهور جهود التحرير والتنقيح للمذهب:

ظهر في أواخر هذه المرحلة عدد من العلماء الذين اهتموا بالجمع بين المدرستين، وشكّلت جهودُهم في ذلك مرحلةً ممهّدة لتحرير المذهب وتنقيحه، ويُعنى بتحرير المذهب ونَخل مصنّفات أئمته وشيوخه، وبيان ما هو موافق لقول الشافعي وأصولِه، حتى يصحّ أن يُنسَب إليه، ويتميز عن غيره من الوجوه والاجتهادات التي لا يصحّ أن تُنسَب إلى الشافعي، وتُعتبر مذهبًا له(۱).

ومن أبرز هؤلاء العلماء الذين مهَّدوا لمرحلة تحرير المذهب: الإمام أبو إسحاق الشِّيرازي<sup>(۲)</sup> (ت٤٧٨هـ)، وإمام الحرَمَين الجُوَيني (ت٤٧٨هـ)، وحُجّة الإسلام أبو حامد الغزالي (٥٠٥هـ)، وكان لهؤلاء الأعلام اليدُ الطولَى في تنقيح المذهب وإعادة ترتيبه في هذا العصر.

٣- اعتماد فقهاء الشافعية على «مختصر المُزَني»: وهو أول مختصر في المذهب الشافعي، وقد اعتنى به علماء المذهب حتى صار أساسًا لجميع الكتب التي أُلِّفت بعدَه؛ قال الإمام أبو شامة المقدسي: «كان العلماء من قُدَماء أصحابنا يعتنون بـ «مختصر المزني» وبسببه سَهُل تصحيح مذهب الشافعي على طُلَّابه في ذلك الزمان، وسمِعه عند المُزَني خلق عظيم من الغرباء، ورحل إليه بسببه وامتلأت بنُسَخِه البُلدان، وعلى ترتيبه وُضِعت الكتُبُ المُطَوَّلة في مذهب الشافعي» (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة الدكتور عبد العظيم الديب على كتاب نهاية المطلب في دراية المذهب لإمام الحرمين، المقدمة (ص٣٥٠).

<sup>(</sup>٢) أبو إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروزآبادي الشيرازي، العلامة المناظر. انظر: الأعلام، للزركلي(١: ٥١).

<sup>(</sup>٣) انظر: مختصر المؤمل في الرد إلى الأمر الأول، لأبي شامة المقدسي، (ص٦٧).

3- قلّة أصحاب الوجوه في هذا العصر: يُلاحَظ أنّ العلماء الذين بلغوا درجة أصحاب الوجوه قد قَلوا في هذه المرحلة مقارنة بالمرحلة السابقة؛ فقد نقل الإمامُ ابن الرِّفعة عن القَفّال الصغير أنه ذكر أن صفة أصحاب الوجوه في زمنه أعزُّ من الكِبريت الأحمر، بمعنى أنها توجد في أصحاب المَذهَب إلا أنّها قليلة (١).

ومن الذين بلغوا هذه الدرجة في هذا العصر الإمام أبو حامد الإسفراييني، والإمام القَفّال الصغير، وطلابُهما: كالقاضي حُسَين، والقاضي أبو الطيّب الطبَري، والإمام أبو محمد الجُويني، وابنُه إمامُ الحرَمَين، وحُجّة الإسلام الغزالي، وغيرهم.

#### أبرز الكتب والمؤلفات التي ظهرت في ذلك العصر:

تميَّزت هذه المرحلة بظهور الموسوعات الفقهية التي عُنِيت بالاستدلال للمذهب والرد على أدلة المذاهب الأخرى ومناقشتها، ككتاب «الخلافيات بين الإمامين الشافعي وأبي حنيفة» للحافظ أبي بكر البيهقي (ت٨٥٤هـ)، وكتاب «نهاية المَطلَب في دراية المَذهَب» لإمام الحرمين (ت٨٧٨هـ)، وكتاب «الحاوي الكبير» للإمام الماوردي (ت٠٥٤هـ)، وكتاب «تحصين المآخذ» لحجة الإسلام الغزالي (ت٥٠٥هـ)، وكتاب «التهذيب في فقه الإمام الشافعي» للإمام البغوي (ت٢٥٥هـ).

وتميَّزت أيضًا هذه المرحلة بظهور طريقة المتكلِّمين في أصول الفقه، والتي اعتنت بتقرير القواعد والمسائل الأصولية مُجرَّدة عن الفروع الفقهية،

<sup>(</sup>۱) اتجاهات فقهاء الشافعية في تحديد أصحاب الوجوه دراسة أصولية تحليلية، لرائد أبو مؤنس وعبد الرحمن المطاوعة، مجلة الميزان، جامعة العلوم الإسلامية العالمية، ۲۰۱۸م، (ص٢٤).

مع الإكثار من الاستدلالات العقلية من غير اعتبار لمذهبِ فِقهيِّ بعَينِه، وظهر في هذه المرحلة العديد من الكتُب الأصولِيّة أهمُّها: كتابا «اللَّمَع» و «التبصرة» للإمام أبي إسحاق الشيرازي (ت٢٧٤هـ)، و «البرهان» لإمام الحرمين الجويني (ت ٤٧٨هـ)، و «المستصفى» لحجة الإسلام الغزالي (ت ٥٠٥هـ).

ومن الكتب المتميزة التي ظهرت في هذا العصر كتاب «معرفة السنن والآثار» للحافظ البيهقي؛ حيث يُعتبَر الكتاب موسوعة حديثية، جمَع فيها مؤلِّفُها جميع الأحاديث والآثار التي استدل بها الإمام الشافعي مرتبة على أبواب «مُختصر المُزني»، ثم أتبعها بالمتابعات والشواهد، وحكم على هذه الروايات بالصحّة أو الضعف مع بيانٍ للعِلل، وقد عمل الحافظُ البيهقيُّ أيضًا على جمع أقوال الإمام الشافعي في التفسير من كتبه وأخرجها بأسانيد يرويها عنه مُرتبة على الأبواب الفقهية في كتاب «أحكام القرآن».

ومن الكتب المتميِّزة أيضًا كتاب «إحياء علوم الدين» لحجة الإسلام الغزالي، وهو موسوعة عظيمةٌ مزج فيها مؤلِّفُها معاني التصوف ودقائقه بالأحكام والضوابط الفقهية، وقد مثَّل هذا الكتاب ثورةً في إحياء العلوم الإسلامية.

### أبرز العلماء الذين ظهروا في عصر الانتشار:

تميزت هذه المرحلة بظهور عدد من كبار العلماء الذين تمذهبوا بمَذهَب الشافعيِّ من المُفسِّرين والمُحدِّثين والأصوليين، ومِن أبرزهم:

١- أبو بكر البَيهقيُّ (ت٥٨٥هـ) إمام وحافظ وفقيه، من أبرز كُتُبه «السنن الكبرى» و «معرفة السنن والآثار».

٢- الخطيب البغدادي (ت٢٦٠هـ) إمام، وحافظ، وفقيه، من أبرز كتبه «تاريخ بغداد».

٣- أبو القاسم القُشَيري (ت٢٥٥هـ) إمام، وفقيه، ومُفسِّر، من أبرز كتُبه «تفسير لطائف الإشارات» و «الرسالة القُشَيرية في التصوُّف».

٤- أبو نُعَيم الأصفهاني (ت٠٣٠هـ) إمام، وحافظ، من أبرز كُتُبه «حلية الأولياء».

• عبد القاهر البغدادي (ت٤٢٩هـ».إمام ومُفسِّر ومُتكلِّم، من أبرز كُتُبه «التفسير» و «الفَرق بين الفِرَق».

7- أبو الحسن الواحدي (ت٢٦٨هـ) إمام ومُفسِّر، من أبرز كُتُبه «التفسير البسيط» و «التفسير الوسيط» و «التفسير الوجيز».



# المبحث الرابع عصر التحرير والتنقيح (٥٠٥- ٦٧٦هـ)

تميَّزت هذه المرحلة بعودة المذهبِ الشافعيِّ إلى مِصرَ وبلاد الشام، ورعاية الدولة الأيوبي (ت٥٨٩هـ) ورعاية الدولة الأيوبية له؛ حيث كان السلطان صلاح الدين الأيوبي (ت٥٩هـ) شافعيَّ المذهب، وكانت سيرتُه مشابهةً لسيرة سلَفِه الوزيرِ نِظام المُلك، فأعاد إحياء مصر والشام بالمنهج السُّني، وجعل منصبَ قاضي القضاة لفُقهاء الشافعية، وبنى مدارس كثيرة لتدريس الفقه الشافعي، وخاصة بعد انحسار وجوده في بلاد ما وراء النهر وفارس؛ بسبب ضعف دولة السلاجقة التي كانت تتبنَّى المذهب الشافعي، وبسبب الغزوِ المَغولي الغاشم الذي قضى على المراكز العِلمِيّة والحضارية (۱).

### أبرز الخصائص والملامح العلمية لعصر التحرير والتنقيح:

١- تركزت جهود العلماء في تحرير أقوال الشافعي ووجوه الأصحاب والترجيح بينها:

ظهرت الحاجة إلى تنقيح المذهب من الأقوال الضعيفة والمرجوحة، وتحرير القول المعتمد؛ بسبب كثرة المُصنَّفات التي كتبها علماء الشافعية خلال العصور المتقدمة، واتساع الرقعة الجغرافية، مما سبَّب صعوبة الاتصال بين

<sup>(</sup>١) المدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣٦٨).

مؤلِّفيها، واحتواء هذه المُصنَّفات على عدد من الأقوال المرجوحة المخالفة لأصول المذهب، وبسبب تبني الدولة الأيوبية للمذهب الشافعيّ، وبروز الحاجة إلى تنظيم الإفتاء والقضاء؛ لتضييق دائرة الخلاف في المَذهَب الواحد(١١).

فقام عددٌ من الأئمة الأعلام بتحرير المَذهَب والترجيح بين الأقوال والأوجه، وهذه المهمة تحتاج لمراجعة مُصنَّفات المَذهَب خلال أربعة قرون، وأحسن من قام بهذه المهمة الإمامان: الرافعيُّ والنوويّ، فأصبحا عُمدة مَن جاء بعدهما من علماء الشافعية، ويعتبر هذا العصر أهم مرحلة مرَّ بها المَذهب، حيث تم الاعتماد على كتب الرافعيِّ والنوويِّ في الإفتاء، والتدريس، والتأليف، والاختصار، والتهذيب، مما أدى إلى العزوف عن الكتب المُصنَّفة قبلَهما، واقتصر دور تلك الكتب السابقة في التوسُّع والمراجعة والبَحث فقط، ولم يعُد الاعتمادُ الكُلِّ عليها في بيان المُعتمَد في المذهب.

٢- تميُّز الإمامين الرافعي والنووي في تحرير المذهب وتنقيحه: تميز الإمام الرافعيُّ بشدة احترازِه في النقل؛ فكان لا يَنسِب كلامًا إلى أحد إلا إذا رآه في كلامه، كما تميَّز بشدة احترازِه في الترجيح، فكان يقول تارة: «ظاهر المذهب أنه لا يصِحُّ»، ويقولُ تارة: «الأصحُّ عند الأكثرين كذا»، وتارةً يقول: الأحب كذا، أو الأشبه، أو الأمثل، ونحو ذلك من العبارات التي تدلُّ على أن الترجيحَ من عنده، وتارة يُستعمَل ينبغي ولا ينبغي ونحوها من العبارات الواسعة في الترجيح، ولكن الرافعيَّ لم يضَع مصطلحات مُحدَّدة للترجيح.

<sup>(</sup>١) المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٢٥)، والمدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣٧٣).

وأما الإمام النووي فقد تركزت جهودُه في التنقيح والتحرير لكتُب الفقه المعتمَدة في التدريس والفتوى في زمنه، حتى استحقَّ لقب «محرِّر المذهب»؛ بسبب الجهود العظيمة التي قام بها في تحرير المَذهب وتنقيحِه بشكل كلي واستقرائي، وهو الذي وضع اصطلاحات دقيقة للترجيح بين الأقوال والأوجه وميَّز بين مراتب الخلاف قوّةً وضعفًا (۱).

قال الإمام تاج الدين السبكي: «اعلم أن المتقدِّمين لم يكن شوقُهم إلى الترجيح في الخلاف، ولا اعتنوا ببيان الصحيح، وسبب ذلك أن العلم كان كثيرًا، وكان كُلُّ عند الفُتيا يفتي بما يؤدِّي إليه نظرُه، وقد يؤدِّي نظرُه اليوم إلى خلافِ ما أدى إليه أمس، فما كان الأمرُ عنده مستقرًّا على شيء لتضلُّعِهم بالعلم، فمن ثم ما كان المصنِّفون يلتفتون إلى تصحيحاتهم، بل يشتغلون عن الترجيح بذكر المآخذ وفتح أبواب الاستنباط والمباحث من غير اعتناء بما هو الأرجح، إنما كل ينظر لنفسه، فلمّا قلَّ العلم وأشرف على التبدُّد واحتيج إلى ضرب من التقليد، وأن الفقيه يتبع من هو أفقه منه وإن تشاركا في أصل النظر اعتني بالراجح... ولم يزالوا كذلك حتى ظهر كتاب الرافعي، ثم زاد عليه النووي زيادة جيدة، وكان قصدُهما رحمهما الله إرشاد الخلق، والإتيان بما يناسب الزمان.

إن قصور الناس عن العلم أوجب أن يقيم الله تعالى مَن يُبيِّن لهم الراجح ليقفوا عنده فأقام الرافعي والنووي، وما في المتأخرين إن شاء الله أفقه منهم، وكان شوق النووي إلى الترجيح أكثر من شوقه إلى التفقُّه والتخريج، وشوق

<sup>(</sup>١) انظر: المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٥٠٠).

الرافعي إليهما جميعًا، لكنّ الغالبَ عليه شوقُه إلى الترجيح»(١). وبناء على ذلك فيمكن استنتاج أسباب اعتماد جهود الشيخين في الآتي:

١- انتشار المذهب الشافعي، وكثرة الأقوال والتخريجات فيه.

٢- وجود الحاجة في هذه المرحلة التي عاشا فيها إلى تنقيح المذهب
 وتحريره؛ بسبب قصور أكثر الناس عن العلم وانتشار التقليد.

٣- اهتمام الرافعي والنووي بالترجيح بين أقوال الإمام الشافعي، ووجوه أصحابه أكثر من اهتمامهما بالتخريج والاجتهاد.

قال الإمام شهاب الدين الرملي: «من المعلوم أنّ الشيخَين رحمهما الله قد اجتهدا في تحرير المذهب غاية الاجتهاد؛ ولهذا كانت عنايات العلماء العاملين، وإشارات من سبَقنا من الأئمة المُحقِّقين متوجِّهة إلى تحقيق ما عليه الشيخان والأخذ بما صححاه»(٢).

٤- براعة الرافعي والنووي في تحقيق المذهب، والإحاطة بنصوص الإمام الشافعي، ووجوه أصحابه.

٣- اعتماد علماء المذهب على كتُب الشِّيرازي والغزالي: قال الإمام النووي: «إن أصحابنا المُصنِّفين ـ رضي الله عنهم أجمعين وعن سائر علماء المسلمين ـ أكثروا التصانيف كما قدَّمنا وتنوعوا فيها كما ذكرنا، واشتهر منها لتدريس المدرسين وبحث المشتغلين: «المُهذَّب» و«الوسيط»، وهما كتابان عظيمان

<sup>(</sup>١) ترشيح التوشيح وترشيح التصحيح، للسبكي، نقلاً عن مقدمة الدكتور محمد عقلة الإبراهيم على كتاب تصحيح التنبيه (ص٢٤).

<sup>(</sup>٢) فتاوي الرملي (٤: ٢٦٣).

صنّفهما إمامان جليلان: أبو إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي، وأبو حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي رضي الله عنهما، وتقبل ذلك وسائر أعمالهما منهما، وقد وفّر الله الكريم دواعي العلماء من أصحابنا رحمهم الله على الاشتغال بهذين الكتابين، وما ذاك إلا لجلالتهما وعِظَم فائدتهما وحُسن زيّة ذَينك الإمامين، وفي هذين الكتابين دروس المدرِّسين وبحثُ المُحصِّلين المُحقِّقين، وحِفظ الطلاب المعتنين فيما مضى، وفي هذه الأعصار في جميع النواحي والأمصار»(١).

٤- انقطاع أصحاب الوجوه في هذا العصر؛ غلّب على علماء هذا العصر الاشتغال بتحرير المذهب وتنقيحِه على حساب الاجتهاد في المذهب وتخريج الوجوه، ولا يعني هذا أن تخريج النوازل المستجدة على قواعد المذهب قد انتهى، ولكنه لم يكن بالحجم والزخم الذي كان عليه في العصور السابقة.

وقد ذهب كثير من محققي المذهب إلى انقطاع رتبة أصحاب الوجوه في هذا العصر؛ قال الإمام ابن حجر الهيتمي: «والمتبحّر في الفقه هو الذي أحاط بأصول إمامه في كل باب من أبواب الفقه بحيث يمكِنُه أن يَقيسَ ما لم ينُصّ إمامُه عليه على ما نصَّ عليه، وهذه مرتبةٌ جليلةٌ لا توجد الآن؛ لأنّها مرتبة أصحاب الوجوه، وقد انقطعت من أربع مئة سنة»(٢).

وذهب بعض العلماء؛ كالإمام الزركشي، والإمام السيوطي، والعلامة الكُردي، إلى وجود عدد من الأئمة ممَّن بلغ هذه المرتبة في العصور المتأخِّرة وتوافرت فيهم أهلية الاجتهاد في المذهب كإمام الحرَمَين، وحُجّةِ الإسلام

<sup>(</sup>١) المجموع شرح المهذب (١: ٣).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الفقهية الكبرى، لابن حجر الهيتمي (٤: ٢٩٦).

الغزاليّ، وسلطانِ العُلماء العزِّ بن عبد السلام، والإمام النووي، والإمام تقي الدين السبكي، وغيرهم (١).

### أبرز الكتب والمؤلَّفات التي ظهرت في ذلك العصر:

برز في هذا العصر عدد من المصنّفات الموسوعية التي حقَّقت المذهب وجمعت بين الأقوال والأوجه، مع الاستدلال والتعليل للمسائل الفقهية، ومن أبرز هذه الكتب: «الشرح الكبير» للإمام الرافعي، و «روضة الطالبين» و «منهاج الطالبين» كلاهما للإمام النووي، و «المجموع شرح المهذب» للنووي أيضًا، وصَل فيه حتى كتاب الربا، ثم أكمَلَه الإمام تقيُّ الدين السُّبكي حتى كتاب التفليس (۲).

وظهرت في هذا العَصر عدة مختصرات على كتاب "نهاية المَطلب" لإمام الحرمين منها: "الغاية في اختصار النهاية" للإمام العز بن عبد السلام (٣) (ت٠٦٦هـ) و "صفوة المَذهَب على نهاية المَطلَب" للإمام ابن عصرون (٤) (ت٥٨٥هـ).

<sup>(</sup>١) اتجاهات فقهاء الشافعية في تحديد أصحاب الوجوه، دراسة أصولية تحليلية (ص٢٦).

<sup>(</sup>۲) من الأخطاء الشائعة اليوم نسبة كتاب المجموع شرح المهذب بكامله إلى الإمام النووي، والصحيح أن المجموع المطبوع بين أيدينا هو لثلاثة مؤلفين: أولهم النووي وصل فيه إلى كتاب الربا، والسبكي وصل فيه إلى كتاب التفليس، وآخرهم العلامة محمد نجيب المطبعي (ت٢٠١هـ) أتمّه إلى آخره.

<sup>(</sup>٣) عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقيّ، عز الدين المُلقَّب بسُلطان العلماء: فقيه شافعيّ بلغ رتبة الاجتهاد. تُوُفِّي ٦٦٠هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ٢١).

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن محمد بن هبة الله التميمي، شرف الدين أبو سعد، ابن أبي عصرون: فقيه شافعي، من أعيانهم. وُلِد بالموصل. وانتقل إلى بغداد. واستقر في دمشق، فتولَّى بها القضاء سنة ٣٧٥هـ، وإليه تُنسَب المدرسة «العصرونية» في دمشق. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ١٢٤).

ومن الكتب التي تميَّزت في هذا العصر: كتاب «قواعد الأحكام في مصالح الأنام» للإمام العِزّبن عبد السلام، وهو من أوّل الكتُب التي صُنِّفت في مقاصد الشريعة والقواعد الفقهية في المَذهب، ولكن مؤلِّفها لم يلتزم بمَذهبِ الإمام الشافعي، بل أودع فيه كثيرًا من اجتهاداته الخاصة، ورتَّب كتابَه على نحوٍ مُبتكر لم يُسبق إليه.

ومن الكتب التي تميَّزت في هذا العصر أيضًا كتاب «الغاية القصوى في دراية الفتوى» للقاضي ناصر الدين البيضاوي<sup>(۱)</sup> (ت٦٨٥هـ)، وهو في فقه الخلاف، والكتاب على صِغر حَجمه إلّا أنه برَع في مناقشة أدلة الأقوال والأوجُه داخل المذهب وخارجَه والإلزام بالحُجَج والبراهين.

#### أبرز العلماء الذين ظهروا في ذلك العصر:

ظهر في هذا العصر عددٌ من علماء الشافعية ممّن بلغوا درجة الاجتهاد، ومن أبرزهم: سُلطانُ العلماء العزُّ بن عبد السلام، والإمام أبو زكريا النووي، والإمام أبو القاسم الرافعي.

وظهر عددٌ من كبار العلماء الذين تفقَّهوا على المَذهَب، ومنهم:

1 ـ أبو القاسم بن عساكر (ت٧١هـ) إمام وحافظ، له مُصنَّفات كثيرة في الحديث أشهرها «تاريخ دمشق».

٢- فخر الدين الرازي (ت٢٠٦هـ) إمام ومُفسِّر ومتكلِّم، من أبرز كتبه «التفسير الكبير» و «الأربعين في أصول الدين».

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن عمر بن محمد بن علي الشيرازي، أبو سعيد، ناصر الدين البيضاوي، قاض، مُفسِّر، عَلَّامة. ولي قضاء شيراز مدة. وصُرِف عن القضاء، فرحل إلى تبريز فتوفي فيها، من تصانيفه «أنوار التنزيل وأسرار التأويل». انظر: الأعلام، للزركلي (١١٠).

٣- ابن الصلاح (ت٣٠هـ) إمام ومحدِّث وفقيه، له مؤلَّفات في الحديث أشهرها كتاب «معرفة أنواع علوم الحديث» المعروف بمُقدِّمة ابن الصلاح.

٤- ابن الأثير الجَزَري (ت٢٠٦هـ) إمام ومحدِّث ومؤرِّخ، له مؤلَّفات في التاريخ» و «أُسد الغابة في معرفة الصحابة».

• ركي الدين المُنذِري (ت٢٥٦هـ) إمام ومحدِّث، من أشهر مؤلفاته «الترغيب والترهيب في الحديث الشريف».

7- ناصر الدين البيضاوي (ت٦٨٥هـ) إمام ومُفسِّر ومتكلِّم، من أشهر مؤلَّفاته «تفسير أنوار التنزيل وأسرار التأويل» و «منهاج الوصول إلى علم الأصول».



### المبحث الخامس عصر الازدهار (۲۷٦ – ۱۰۰۶هـ)

ازدهرت الحركة العلمية في هذا العصر بمصر والشام؛ بسبب تمركز العلماء فيهما من الذين هاجروا من بلاد فارس بسبب الغزو المغولي، ومن الأندلس بسبب الغزو الصليبي، وبسبب انتقال مقرِّ الخِلافة إلى القاهرة، وقد حظيت الحركة العلمية بدعم دولة المماليك (٦٤٨-٩٢٣هـ)، وكان لجهودهم أثرٌ كبيرٌ في نشر تعاليم المذهب وتعيين القضاة الشافعية، بالإضافة إلى اهتمام الدولة ببناء المؤسسات العلمية، وإنشاء دور الكتُب، ووقف الأوقاف على العلماء والمدارس، وقد أحصى صاحبُ كتاب «الدارس في تاريخ المدارس» أكثرَ من ٦٣ مدرسةً للشافعية، وهي النسبةُ الكبرى بالنسبة لأتباع المذاهب الأربعة، وكانت إمامة الحرَمين في الصلاة للشافعية أيضًا(۱).

### أبرز الخصائص والملامح العلمية لعصر الازدهار:

1- جهود علماء الشافعية في تحرير المذهب: تركزت جهودُ علماءِ الشافعية في هذا العصر في خدمة مُصنَّفات الشيخَين الرافعيِّ والنوويِّ شرحًا وتعليقًا واستدراكًا، وصار مدارُ الفتوى في المَذهبِ على قولِهما.

<sup>(</sup>١) المدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٣٠٤)، والدارس في تاريخ المدارس، للنعيمي (١: ٩٦-٣٥٨).

وبرز مصطلح «المعتمد» بشكل كبير في مُصنَّفات شيخ الإسلام زكريا الأنصاري (ت٩٢٦هـ) وطلابه وهم: الشهاب الرملي (ت٩٥٧هـ)، والخطيب الشربيني (ت٩٧٧هـ)، وابن حجر الهيتمي (ت٤٧٩هـ)، والشمس الرملي (ت٤٠٠١هـ)، وكان لهؤلاء الأعلام الخمسة الأثر الأكبر في ازدهار المذهب واستقرار الفتوى، وتحديد اتجاه المصنَّفات الفقهية التي صُنِّفت فيما بعد (١).

Y- اعتراضات الإمام جمال الدين الإسنوي على الشيخين (ت٧٧٧هـ): تميزت جهود الإمام الإسنوي بالتدقيق والتعقيب على ترجيحات الشيخين، وقد ألَّف عدة مؤلَّفات في المذهب، ومن أشهرها «المُهِمَّات في شرح الروضة والرافعي» والذي أوضح في مقدِّمتِه منهجه العلمي والأسبابَ الموضوعية التي جعلته يتعقَّب ترجيحات الشيخين (٢).

وقد شغلت اعتراضات الإسنوي على الشيخين علماء الشافعية فترة من الزمن، وحظي كتاب «المهمات» بحركة علمية كبيرة حتى وصل عدد الكتب التي كُتبت على المهمات (٢٢) مُؤلَّفًا، ومن أشهر هذه المؤلفات: «مختصر المهمات» للحافظ أبي زُرعة العراقي (ت٢٠٨هـ)، والكتاب مطبوع، و «التعقبات على المُهمّات» للإمام ابن العماد الأقفهسي (ت٨٠٨هـ)، والكتاب مخطوط.

وكان لهذه الحركة العلمية أثرٌ كبيرٌ في تطور المذهب وتصحيح الراجح في الفتوى، واستقرَّ المذهب بعد ذلك على اعتماد ترجيحات الشيخين، ويرجع الفضل الأكبر في ذلك إلى جهود شيخ الإسلام زكريا الأنصاري وطُلّابه.

<sup>(</sup>١) المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٥٤٥-٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) المهمات شرح الروضة والرافعي، للإسنوي (١: ٩٩-١١٣).

٣- استقرار نظرية المُعتمَد في المذهب الشافعي: يمكن تلخيص أهم ما توصَّل إليه علماء المذهب في تحرير القول المعتمَد للفتوى فيما يأتي:

١- الاعتماد الكامل على ترجيحات الشيخين وعدم الخروج عنها.

٢- تقديم أقوال النووي عند الاختلاف بينهما.

٣- تحرير قول النووي في المسائل التي اختلفت أقوالُه فيها.

٤- التفريع على ما رجَّحه النووي من مسائل في الأبواب المختلفة.

• تحرير المسائل التي تكلَّم فيها المتقدِّمون، ولم يرجِّح فيها الشيخان قولًا. ٦- بحث المسائل الجديدة التي ظهرت بعد الشيخين و تخريج القول المُعتمَد فيها.

واحتلَّت مُصنَّفات ابن حجر الهيتمي والشمس الرملي المكانة الكبرى لدى المتأخِّرين؛ لأنهما كانا آخر فقهاء تلك المرحلة وأكثرهم تصنيفًا، فمثَّلَت جهودُهما خلاصة جهود فقهاء عصرهما(١١).

٤-اعتماد علماء المذهب على «المنهاج» للإمام النووي؛ فقد نال «المنهاج»
 الحظَّ الأكبر من جهود العلماء، وتُسمَّى هذه المرحلة بعصر الشروح؛ نظرًا إلى
 أن السمة الغالبة في مُصنَّفات الفقهاء كانت شرحًا للمتون المختصرة.

#### أبرز الكتب والمؤلفات التي ظهرت في ذلك العصر:

اعتَمدت الكتب الفقهية التي ظهرت في هذا العصر على التحقيق في كتب الشيخين، ومن أبرز الكتب الفقهية التي ظهرت في هذا العصر: «كَنز الراغبين

<sup>(</sup>١) من أفضل من بحَثَ نظرية المعتمد عند علماء الشافعية وحقَّقها الدكتور محمد عمر الكاف في رسالته «المعتمد عند الشافعية». انظر: المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٢٧١-٢٧٥).

بشرح منهاج الطالبين» للإمام جلال الدين المَحَلِّي، و«فتح الوَهّاب بشرح منهج الطُلّاب» و«أسنَى المطالب بشرح روض الطالب» كلاهما لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري، و«تحفة المحتاج بشرح المنهاج» للإمام ابن حجر، و«نهاية المحتاج بشرح المنهاج» للإمام ألما المنهاج» للإمام الرملي، و«مغني المحتاج لحل ألفاظ المنهاج» للإمام الشربيني.

وتميَّز هذا العصر بكثرة التصنيف في القواعد الفقهية وبروز فَنَّ الأشباه والنظائر، ومن هذه الكتب التي صُنِّفت في هذا العصر: «الأشباه والنظائر» للعلامة ابن الوكيل<sup>(۱)</sup> (ت٢١٦هـ)، و«الأشباه والنظائر» للإمام تاج الدين السبكي (ت٧٧١هـ)، و«المنثور في القواعد الفقهية» للإمام بدر الدين الزركشي<sup>(٢)</sup> (ت٤٩٧هـ) وهو كتاب موسوعي في القواعد الفقهية، و«الأشباه والنظائر» للإمام سِراج الدين ابن المُلَقِّن (ت٤٠٨هـ) وهو مرتَّب على الأبواب الفقهية، و«الأشباه والنظائر» للإمام صِراج الدين الرمام جلال الدين السيوطي<sup>(٣)</sup> (ت١١٩هـ).

وظهر في هذا العصر أيضًا كتب التخريج الحديثي التي اهتمت بتخريج الأحاديث التي يستدلُّ بها فقهاء الشافعية، ومن أبرز هذه الكتب: «البدر

<sup>(</sup>١) محمد بن عبد الله بن عمر بن مكي، أبو عبد الله، زين الدين العثماني الدمشقيّ ابن الوكيل، ويقال له: ابن المرحل، فقيه شافعيّ. الأعلام، للزركلي (٦: ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي، أبو عبد الله، بدر الدين، عالم بفقه الشافعية والأصول. من تصانيفه: «البحر المحيط» ثلاث مجلدات في أصول الفقه، وإعلام الساجد بأحكام المساجد، والديباج في توضيح المنهاج. انظر: الأعلام، للزركلي (٦: ٦٠).

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي، جلال الدين: إمام حافظ مؤرِّخ أديب. له نحو ٢٠٠ مصنف، منها الكتاب الكبير، والرسالة الصغيرة. الأعلام، للزركلي (٣: ٢٠١).

المُنِير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير» للحافظ سِراج الدين ابن المُلقِّن (۱) (ت٤٠٨هـ)، و «التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير» للحافظ ابن حجر العسقلاني (۲) (ت٥٩هـ)، و «بُلوغ المَرام من أدلة الأحكام» لابن حَجَر أيضًا، و «إرشاد الفقيه إلى معرفة أدلة التنبيه» للحافظ ابن كثير (۳) (ت٤٧٧هـ)، ومن أفضل الكتب الحديثية التي ظهرت في هذا العصر واهتمَّت بشرح أحاديث الأحكام و فِقهِها: «طَرح التثريب في شرح التقريب» للحافظ زين الدين العِراقي (٤٠ (ت٢٠٨هـ) و «فتح الباري بشرح صحيح البخاري» للحافظ ابن حجر العسقلاني.

### أبرز العلماء الذين ظهروا في هذا العصر:

ظهر في هذا العصر عددٌ من علماء الشافعية ممن بلَغوا درجة الاجتهاد في المذهب، ومن أبرزِهم: ابن دَقيق العيد (ت٢٠٧هـ)، ونَجمُ الدين ابن الرِّفعة (ت٠١٧هـ)، وتقيُّ الدين السُّبكيّ (ت٥٦٥هـ)، وسِراج الدين البُلقيني (ت٥٦٥هـ).

<sup>(</sup>١) عمر بن علي بن أحمد الأنصارِي الشافعيّ، سراج الدين، أبو حفص ابن النحويّ، المعروف بابن الملقن، من أكابر العلماء بالحديث والفقه وتاريخ الرجال. الأعلام، للزركلي (٥: ٥٧).

<sup>(</sup>٢) أحمد بن علي بن محمد الكناني العسقلاني، أبو الفضل، شهاب الدين، ابن حَجَر، من أئمة العلم والتاريخ، قال السخاويّ: (انتشرت مصنفاته في حياته وتهادتها الملوك وكتبها الأكابر)، وكان فصيح اللسان، راوية للشعر، عارفًا بأيام المتقدمين وأخبار المتأخرين، صبيح الوجه. وولى قضاء مصر مرات، ثم اعتزل. الأعلام، للزركلي(١: ١٧٨).

<sup>(</sup>٣) إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصروي ثم الدمشقيّ، أبو الفداء، عماد الدين، حافظ مؤرخ فقيه. الأعلام، للزركلي(١: ٣٢٠).

<sup>(</sup>٤) عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن، أبو الفضل، زين الدين، المعروف بالحافظ العراقي: بحّاثة، من كبار حفاظ الحديث. الأعلام، للزركلي (٣٤٤).

برز عدد من كبار العلماء ممَّن تمذهَبوا بالمَذهَب الشافعي في هذا العصر، ومن أبرزهم:

1-ابن دقيق العيد (ت٢٠٧هـ) إمام وحافظ و فقيه، من أشهر مؤلفاته: «الإلمام الجامع لأحاديث الأحكام» و «إحكام الأحكام في شرح عمدة الأحكام».

٢- زَين الدين العِراقي (ت٥٢٧هـ) إمام وحافظ وفقيه، كان حافظ وقته،
 من أشهر مؤلَّفاته: «ألفية الحديث» و «النُّكت على مُقدِّمة ابن الصلاح».

٣- جمال الدين المِزّي (ت٧٤٢هـ) إمام وحافظ، عُرِف بمُحدِّث الديار الشامية، من أشهر مؤلَّفاته: «تهذيب الكمال في أسماء الرجال».

٤- ابن كثير الدمشقي (ت٤٧٧هـ) إمامٌ ومحدِّث ومفسِّر، من أشهر مؤلَّفاته: «تفسير القرآن العظيم» و «البداية والنهاية» و «جامع السنن والمسانيد».

• أبو الخير ابن الجَزَري (ت٨٣٣هـ) إمام أهلِ القراءات، من أشهر مُصنَّفاته: «طيبة النشر في القراءات العشر».

7- ابن حَجَر العَسقَلاني (ت٢٥٨هـ) أمير المؤمنين في الحديث الشريف، من أشهر كتُبه: «فتح الباري بشرح صحيح البخاري» و «بلوغ المرام من أدلة الأحكام» و «تهذيب التهذيب» و «تقريب التهذيب».

٧- جلال الدين السيوطي (٩١١هـ) إمام ومُفسِّر ومُحدِّث، من أشهر مُصنَّفاته «الجامع الصغير» و «الدرُّ المَنثُور في التفسير بالمأثور».



### المبحث السادس عصر الانحسار (۱۰۰۶- ۱۳۳۰هـ)

تبنت الدولة العثمانية المذهب الحنفي مذهبًا رسميًّا في الإفتاء والقضاء، مما سبَّب انحسارًا للحركة العلمية للمذاهب الأخرى، ومنها المَذهب الشافعي، ومع ذلك استمرت الحركة العلمية للمذهب الشافعي بسبب تسلُّم عدد من فقهاء الشافعية لمشيخة الأزهر، وتبني تدريس المذهب فيه، ووجود عدد كبير من فُقهاء الشافعية في الحرَمين الشريفين وتولِّي بعضهم منصبَ الإفتاء ومنصبَ شيخِ العلماء في الحرَمين، وتوافر الأوقافِ المُخصَّصة لطلابِ الشافعية في بلاد الشام والحرَمين مما ساهم في مواصلة المسيرة التعليمية للمذهب (۱).

ويُلاحَظ في هذا العصر أنّ المذهبَ تلاشى في بلاد فارس بسبب قيام الدولة الصفوية، وضَعُف في بلاد ما وراء النهر بسبب الحروبِ والاضطرابات السياسية.

### أبرز الخصائص والملامح العلمية لعصر الانحسار:

1- ظهور طريقة الحواشي: ظهرت في هذا العصر طريقة جديدة في التصنيف تُسمَّى بالتحشية، وهي تجمَع بين إملاءات المدرِّس على الطلاب وبين تعليقاته على ألفاظ الشرح ومشكلاته، وما يدور من أسئلة الطلبة، فكانت

<sup>(</sup>١) المدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، للقواسمي (ص٠٤٤-٤٤٣).

هذه الحواشي مؤشِّرًا على نشاط حلقات التدريس في تلك المرحلة(١).

ومن الأخطاء الشائعة بين الباحثين وصف طريقة التحشية بالجُمود والضعف، بل كان ذلك الأسلوب هو الأنسب لطلبة ذلك العصر؛ حيث كانت الموسوعات الفقهية قد صُنِّفت، وكُتبت الكثيرُ من الشروح الفقهية التي تحتاج لإيضاح وإكمال، فكانت تلك الحواشي وسيلةً لفَهم مُغلَقات الشروح وسُلَّمًا للوصول إلى المُطَوَّلات.

ولم تتوقّف الحركة الفقهية في هذه المرحلة، بل استمرت حركة التصحيح والترجيح، وكان أصحاب الحواشي يرجِّحون بعضَ المسائل على خلاف القول المعتمد إلى قول مرجوح في المذهب، وأحيانًا إلى قول عند المذاهب الفقهية الأخرى؛ نظرًا للحاجة أو المصلحة أو التعذُّر، وقد ذكر العَلَّامة محمد بن سليمان الكُرديُّ في «الفوائد المدنية»، والأستاذ فيصل الخطيب في «التبيين لما يُعتمَد من كلام الشافعية المتأخرين» عددًا كبيرًا من اجتهادات المتأخرين التي خالفت القولَ المُعتمَد، فلتراجع (٢).

Y- التركيز على فقه العبادات: يُلاحَظ أن أصحاب الحواشي تمركزوا في مصر والحجاز خاصة، مما يدلُّ على نشاط الحركة التدريسية في الأزهر والحرَمين، وبدأ التركيز في التصنيف على أبواب العبادات أكثر من المعاملات؛ بسبب بُعد المذهب الشافعي عن التطبيق؛ لكون القضاء أصبح حنفيًّا في العهد العثماني، ويلاحظ أيضًا اعتناء أصحاب الحواشي بتفريع كثيرٍ من المسائل

<sup>(</sup>١) المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٥٧).

<sup>(</sup>٢) الفوائد المدنية فيمن يفتى بقوله من أئمة الشافعية، للكردي (ص٩٥٩-٢٦٧)، والتبيين لما يعتمد من كلام الشافعية المتأخرين، لفيصل الخطيب (ص٩٣-٩٦).

المستجَدّة التي ظهرت في زمانهم وتخريجها على نصوص المذهب(١).

٣- اعتماد علماء المذهب لكتابي «تحفة المحتاج بشرح المنهاج» للإمام ابن حجر و«نهاية المحتاج بشرح المنهاج» للإمام الرملي في ضبط القول المُعتمَد للفتوى:

كان المنهج الفقهي لعلماء ذلك العصر على العمل بمعتمد المذهب الذي استقرَّ في كتُب المتأخِّرين مِن طُلَّاب شيخ الإسلام زكريا الأنصاري، وخاصة كتابي «تحفة المحتاج» لابن حجر و«نهاية المحتاج» للرملي، وكان العلماء المصريون يقدِّمون «نهاية المُحتاج» في الفتوى، وأما علماء الشام واليمن وداغستان فقدَّموا «تحفة المُحتاج»، وكان أهل الحجاز يُقدِّمون قولَ ابن حجر في بداية الأمر حتى اختلطوا بالمصريين، وصاروا يُقرِّرون قولَهما من غير ترجيح، حتى صار لهم عباراتُ تمنَع الفتوى بغير هذين الكتابين (٢).

قال العلامة محمد سعيد سنبل: «اعلم أن أئمة المذهبِ قد اتفقوا على أن المعوَّلَ عليه والمأخوذ به كلامُ الشيخ ابنِ حجرٍ والرمليِّ في «التحفةِ» و «النهايةِ» إذا اتفقا، فإن اختلفا فيجوز للمفتي الأخذ بأحدهما على سبيل التخيير »(٣).

وقد رجَّح العلامة محمد بن سليمان الكردي (١٠٦٧هـ)، والعَلَّامة علوي السقاف (ت١٠٣٥هـ)، وعدد من المحققين اعتماد كتب المتأخِّرين من شيخ الإسلام وطُلَّابه وأصحاب الحواشي دون تقديم لأحدِهم بعَينه (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: المعتمد عند الشافعية (ص٥٠٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: المعتمد عند الشافعية (ص٥٠٥-٣١٩).

<sup>(</sup>٣) الفوائد المدنية للكردي (ص٦٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: الفوائد المدنية (ص٥٠)، والفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعية، لعلوي السقاف (ع) انظر: الفوائد المدنية (ص١٣٠).

### أبرز الكتب والمؤلفات التي ظهرت في ذلك العصر:

تميَّز التصنيف في هذا العصر بطريقة التحشية، ومن أبرز الحواشي التي ظهرت: «حاشية القليوبي على شرح المنهاج» للمَحَلِّي، و«حاشية الجمل على شرح المنهج»، و«حاشية الشرقاوي على تحفة الطلاب» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري، و«حاشية الباجوري على شرح ابن قاسم الغزي».

وظهر عدد كبير من الحواشي في أصول الفقه على طريقة المتكلِّمين في هذا العصر، ومن أهمها «حاشية البُناني على شرح جمع الجوامع» للمحلي، و«حاشية العطار على شرح جمع الجوامع»، و«حاشية النفحات على شرح الورقات» للخطيب الجاوي.

ومن الكتب المميَّزة التي ظهرت في هذا العصر كتاب «الفوائد المدنية فيمن يُفتَى بقوله من أئمة الشافعية» للعلامة محمد بن سليمان الكردي (ت١٩٤هه)، وكتاب «الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعية» للعلامة علوي السقّاف المكي (ت١٣٥هه)، حيث يُعَد هذان الكتابان من أفضل الكتب التي أصَّلت لقواعد الفتوى في المذهب وطرق الترجيح والاختيار بين أقوال علمائه، وبيَّنت طبقات علماء المذهب ودور كل طبقة فيه، وشرحت كثيرًا من مصطلحاته.

### أبرز العلماء الذين ظهروا في هذا العصر:

ظهر في هذا العصر عدد من علماء المذهب ممن تولَّى مشيخة الأزهر، وكان عددهم ١٨ إمامًا من أصل ٣٢ إمامًا، ومن أبرزهم:

١- أحمد الدمنهوري (ت١٩١١هـ) أجازه علماء المذاهب الأربعة حتى
 صار يفتي بها، وكان أول طبيب يتولَّى مشيخة الأزهر، من مؤلَّفاته: «إيضاح

المُبهَم من معاني السُّلَم» في علم المنطق، و«نهاية التعريف بأقسام الحديث الضعيف» و «القول الصريح في علم التشريح».

٢- عبد الله الشرقاوي «ت١٢٢٧هـ» فقيه الشافعية في عصره، من أبرز كتبه «حاشية على شرح التحرير» في الفقه الشافعي، و «فتح المبدي شرح مختصر الزبيدي) في الحديث، و «مختصر مغني اللبيب لابن هشام» في النحو والإعراب.

"حسن العطار (ت • ١٢٥هـ) إمام ومحقِّق في العلوم الشرعية والعقلية، وله مشاركات في علوم الهندسة والفلك، وكان أحد الموجِّهين الأساسيين لنهضة مصر الحديثة، من أبرز كُتُبه «حاشية على شرح المَحَلِّي على جمع الجوامع» في أصول الفقه، و«حاشية على شرح التهذيب للخبيصي» في المنطق.

\$ - إبراهيم الباجوري «١٢٧٦هـ» أحد أبرز مُحقِّقي المذهب الشافعي من المتأخِّرين، من كتبه «حاشية على شرح ابن قاسم الغَزِّي» في الفقه الشافعي، و «تعليق على تفسير الكشاف» و «حاشية تحفة المريد على جوهرة التوحيد».

وبرز أيضًا عدد من كبار العلماء ممَّن تمذهبوا بالمذهب الشافعي في هذا العصر، ومن أبرزهم:

١- عبد الرؤوف المناوي (ت١٠٣١هـ) إمام ومُحدِّث، من أشهر كُتُبه «فيض القدير بشرح الجامع الصغير».

٢- عمر بن محمد البَيقوني (ت٠٨٠١هـ) مُحدِّث، صنَّف «المنظومة البيقونية» في مصطلح الحديث.

٣- إسماعيل بن محمد العَجلوني (ت١٦٢ هـ) مُحدِّث ولُغوي، من أشهر كُتُبه «كَشف الخفاء ومزيل الالتباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس».

عـ سليمان العجيلي المشهور بـ«الجَمل» (ت٤٠٢هـ) إمام ومُفسِّر،
 من أشهر مُصنَّفاته «حاشية الجمل على تفسير الجلالين» و«حاشية على شرح المنهج» في الفقه الشافعي.

• محمد سعيد بن محمد سُنبل المحلاتي (ت١١٧٥هـ) فقيه ومُحدِّث، من كُتُبه «الأوائل السنبلية».



### المبحث السابع العصر الحديث (١٣٣٧ هـ حتى يومنا هذا)

شهد العصر الحديث تقلبات سياسية واجتماعية كبيرة عصفت بالعالم العربي والإسلامي، فقد تفكّك العالم العربيُّ والإسلامي إلى دوَلِ مُستقِلة، وظهر مصطلح الدولة الحديثة، وصار لكل بلدٍ أو إقليم دولةٌ مستقلة، وأصبح الاهتمام بالعلوم التجريبية أكثر من العلوم الإنسانية وخاصة علوم الشريعة والفقه، فقَلَّ الاهتمام بالعلم الشرعي، ولم تَعُد مكانةُ العلماء كما كانت في السابق مما أدى إلى تراجع في حركة العلوم الشرعية والفقهية، ومع ذلك فقد بقيت الحركة الفقهية الشافعية في حضرموت باليَمن في أوجها على مستوى الفتوى والقضاء والتدريس والتصنيف، وتميَّز تدريسُ المَذهَب عندهم بالتخصُّص والتعمُّق وعدم الاكتفاء بحَلِّ ألفاظِ المتون والشروح، وهذا يرجع للطريقة القديمة التي كان يدرّس فيها المَذهب الشافعي (۱).

وينتشر المذهب الشافعي حاليًّا في البلاد الآتية:

١- بلاد الشام (في جنوب سورية والأردن وفلسطين ولبنان)، ومصر،
 والعراق (وسط العراق وإقليم كردستان)، ومناطق الأكراد في تركيا.

<sup>(</sup>۱) فقهاء حضرموت كان لهم باع كبير في خدمة المذهب الشافعي على مر التاريخ الإسلامي، وقد كتب الأستاذ محمد بن أبي بكر باذيب رسالة ماجستير في عرض جهود الحضارمة عبر التاريخ الإسلامي بعنوان «جهود فقهاء حضرموت في خدمة المذهب الشافعي»، وطبعته دار الفتح بالأردن عام ٢٠٠٩م.

٢- اليمن (في حضرموت وزَبيد)، ومناطق كبيرة من المملكة العربية السعودية
 (الحجاز وتهامة جنوب السعودية والإحساء)، وجنوب سلطنة عمان.

٣- جنوب الهند (كيرلا)(١)، وسيريلانكا، وأجزاء من إيران، وفي شرق بلاد القوقاز (الداغستان والشيشان).

**٤** جنوب شرق آسيا: أندونيسيا<sup>(٢)</sup>، وماليزيا، وسلطنة بروناي، وتايلاند، والفلبين، وسنغافورة.

و- بلاد القرن الإفريقي: الصومال، وجيبوتي، وإثيوبيا، وإرتيريا (٣).

٦- السواحل الإفريقية الشرقية: كينيا، وتانزانيا، ومدغشقر، وجُزُر القمر.

وقد تم اعتماد المذهب الشافعي كمَذهبٍ رسمي بوساطة الدولة في سلطنة بروناي، ماليزيا، ومنطقة دار السلام في تنزانيا<sup>(٤)</sup>.

وفي المملكة الأردنية الهاشمية قامت دائرة الإفتاء العام بجهود المفتي العام الأسبق الدكتور نوح القضاة رحمه الله (ت٢٠١٠م) باعتماد المذهب الشافعي أساسًا ومنطلقًا للفتوى، مع الاستفادة من اجتهادات المذاهب الأربعة

<sup>(</sup>١) كتب الأستاذ محمد عبد الرحمن بحثًا بعنوان «طفرات الأدب الفقهي في ولاية كيرلا» وهو منشور على موقع نداء الهند على الإنترنت.

<sup>(</sup>٢) كتب الأستاذ محمد إحسان بحثًا بعنوان: «المذهب الشافعي في أندونيسيا: تاريخه وآثاره». وهو منشور على الإنترنت.

<sup>(</sup>٣) كتب الدكتور عبد الرحمن محمد علي شمس الدين ـ رئيس الهيئة العليا للإفتاء في جيبوتي ـ بحثًا بعنوان «جهود علماء شرق إفريقيا في خدمة مذهب الإمام الشافعي» وهو موجود على موقع مجلة العلماء الأفارقة على الإنترنت.

<sup>(</sup>٤) المذهب السني: فروعه وأماكن انتشاره. موقع الجمل: /https://www.aljaml.com.

في المسائل التي يتعسّر فيها الفتوى بالمذهب الشافعي، ويتم نشر الفتاوى على موقع الدائرة على الإنترنت باللغة العربية والإنجليزية، ويتم في الدائرة تدريس كتب المذهب الشافعي للمفتين والباحثين في الدروس الصباحية اليومية والدورات المتخصصة، وقد تم تدريس كثير من كتب المذهب فيها كـ«عمدة السالك» لابن النقيب، و«منظومة الزبد» لابن رسلان، و«شرح ابن قاسم الغزي على متن أبي شجاع»، و«الياقوت النفيس» للشاطري، و«مغني المحتاج في حل ألفاظ المنهاج» للشربيني، بالإضافة إلى تدريس كتب العلوم الشرعية الأخرى كـ «المُختَصر المفيد بشرح جوهرة التوحيد» للدكتور نوح القضاة، و«الأربعين في أصول الدين» للإمام الغزالي، و«صحيح الإمام البخاري»، و«شرح الوَرقات» للإمام المَحَلّي، وغير ذلك(۱).

### أبرز الخصائص والملامح العلمية للعصر الحديث:

1- رُكود المنهج الفقهي المذهبي: ظهرت بعد سقوط الخلافة العثمانية عدة مناهج مُستحدَثة في البنية الفكرية الإسلامية غيَّرت من البناء الفقهي الذي عرَفه علماء المسلمين منذ عصر الصحابة، ودَعت إلى الاعتماد على الكتاب والسنّة مباشرة والاستغناء عن جهود المذاهب الفقهية المُعتمَدة، واعتمدت هذه المناهج المستحدَثة في كثير من الجامعات في تدريس الفقه وأصوله، وبذلك انحسر تدريس المذاهب الأربعة عمومًا، ومنها المذهب الشافعي في إطار حلقات المساجد وبعض المعاهد العلمية.

<sup>(</sup>١) مَن أحبَّ التوسع في الاطلاع على منهج الدائرة وفتاويها فليراجع موقع دائرة الإفتاء العام على شبكة الإنترنت، مع التنبُّه إلى أن الدائرة ـ وإن التزمت بالمذهب الشافعي كمنهج في الفتوى ـ قد تخرج أحيانًا إلى قول معتبر آخر داخل المذهب، أو في المذاهب الثلاثة.

٢-جهود علماء المذهب في إحياء المنهج المذهبي: ظهرت بعض الجهود
 التي حاولت إحياء المذهب الشافعي في العصر الحديث ومنها:

1- حركة التدريس: فظهرت بعض المعاهد العلمية التي تُعنَى بتدريس المذهب الشافعي، ومن أبرزها: رباط تريم، ومعهد دار المصطفى للدراسات الإسلامية، وكلية الشريعة بجامعة الأحقاف في حضرموت باليمن، والمعاهد الأزهرية بمصر، وجامعة الإمام أبي الحسن الأشعري في داغستان، ومعهد مدارك، ومعهد المعارج بالأردن، وقد أنشأت جامعة العلوم الإسلامية العالمية بالأردن مؤخّرًا ثلاث كُليات متخصّصة بتدريس المذهب الحنفي والمالكي والشافعي، ويشغل منصبَ عميد كلية الفقه الشافعيّ حاليًّا الدكتور أمجد رشيد(۱).

Y حركة تحقيق المخطوطات: شهدت مخطوطات المذهب الشافعي حركةً من طلاب العلم والمتخصصين بتحقيقها وإخراجها، وتفاوتت دور النشر في جهودها، فكان من أبرز دور النشر التي اهتمت بتحقيق مخطوطات المذهب الشافعي: دار المنهاج بجدة، ودار الضياء بالكويت، ودار النور المبين، ودار الفتح بالأردن، ودار الفيحاء بسورية.

وظهرت من الكتب المتميِّزة في تحقيقها كتاب «نهاية المَطلَب بدراية المذهب» لإمام الحرَمين بتحقيق الدكتور عبد العظيم الديب، وكتاب «المُهَذَّب» للإمام الشيرازي بتحقيق الدكتور محمد الزُّحيلي، وكتاب «التنبيه» للإمام الشيرازي بتحقيق الدكتور محمد عقلة إبراهيم، وكتاب «الخلاصة» للإمام الغزالي بتحقيق

<sup>(</sup>١) وقد قام الأستاذ جهاد الطوالبة بكتابة أطروحة ماجستير بعنوان «المذهب الشافعي في الأردن ومظاهر التأثر به في العصر الحديث»، وهو غير مطبوع.

الدكتور أمجد رشيد، وكتاب «تحفة المحتاج بشرح المنهاج» للإمام ابن حجر بتحقيق الشيخ أنور الشيخي الداغستاني.

٣- حركة التأليف: تميَّزت حركة التصنيف المعاصرة بالتجديد في الأسلوب وطريقة العرض، وبرز من أهم كتب هذه المرحلة «الياقوت النفيس» للعلامة أحمد بن عمر الشاطري، و «الفقه المنهجي» لثلاثة من علماء الشام، وهم: الدكتور مصطفى البغا، والدكتور مصطفى الخن، والشيخ علي الشربجي، و «المعتمد في الفقه الشافعي» للدكتور محمد الزحيلي، و «التقريرات السديدة في المسائل المفيدة» للسيد حسن الكاف، و «المسائل المشهورة في فقه العبادات» أصدرتها دائرة الإفتاء الأردنية.

وأما فيما يتعلق بالدراسات الأكاديمية فقد كُتب عشرات الأبحاث المحكمة والرسائل الجامعية في أصول المذهب الشافعي وفروعه وتاريخه، ومن أشهر هذه الدراسات الأكاديمية: «المذهب عند الشافعية» للدكتور محمد إبراهيم علي، و«المعتمد عند الشافعية» للدكتور محمد عمر الكاف، و«المدخل إلى مذهب الإمام الشافعي» للدكتور أكرم القواسمي، وهو مطبوع، و«تطور الفكر الأصولي عند المتكلمين» للدكتور أحمد الحسنات، وهو مطبوع، و«القواعد الأصولية في كتاب تحفة المحتاج بشرح المنهاج» للدكتور مرتضى علي الداغستاني، وقد طبع الأخير بعنوان «المدخل إلى أصول المذهب الشافعي».

أبرز علماء المذهب في العصر الحديث:

١\_ العلامة أحمد بن عمر الشاطري (ت١٣٦٠هـ).

٢\_ العلامة عبد الكريم المدرس (ت٢٦٦ هـ) مفتى العراق.

٣ العلامة الدكتور نوح القضاة (ت١٤٣١هـ) مفتى الأردن.

٤- العلامة أحمد الدوغان (ت٤٣٤ هـ) شيخ مدرسة الشافعية بالإحساء.

٥ العلامة سالم الشاطري (ت١٤٣٩هـ).

٦- العلامة محمد بن على الخطيب أمدَّ الله في عمره.

٧ العلامة عبد العزيز الشهاوي أمد الله في عمره، شيخ الشافعية في مصر.

٨ - العلامة زين بن سميط أمد الله في عمره، يُلقَّب بالشافعي الصغير.

٩- العلامة قاسم البحر القديمي أمد الله في عمره، من كبار فُقهاء الشافعية
 في اليمن.



## الفصل الثالث أبرز أعلام المذهب

يتناول هذا الفصل نُبذًا شهيرةً ونُزهًا نضيرةً في مناقب بعض أعلام السادة الشافعية العِظام على مرِّ القرون، بحيث لا يخلو قرنٌ من ترجمة علَم أو علَمَين تحتوي على التعريف بحياته الشخصية (الاسم، والمولد، والنشأة، وتاريخ الوفاة) ومُصنَّفاته، ومكانته في المذهب، وقد انتُخبَت من كتب الكرام من التراجم والسير، مستعينًا بالله وقوته أن يُعطى كلُّ عالم حقَّه، وإلى الله المآل.

## ١\_ أبو يعقوب البويطي(١) (ت٢٣١هـ)

أُولًا: اسمه ونسبه

أبو يعقوب يوسف بن يحيى المصري البُوَيطي، صاحبُ الشافعي رضي الله عنه كان إمامًا جليلًا عابدًا زاهدًا فقيهًا عظيمًا مناظرًا جبلًا من جبالِ العلم والدينِ.

## ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِدَ أبو يعقوب في «بُوَيط» من صعيد مصر، ثم انتقل إلى محدِّثِ مصرَ

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، لابن خلكان (۷: ۲۱)، والوافي بالوفيات للصفدي (۲۹: ۱٦٤)، وطبقات الشافعية الكبرى، لتاج الدين السبكي (۲: ۱۲۷)، وطبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (۱: ۷۰)، وسير أعلام النبلاء، للذهبي (۲۲: ۷۷)، والأعلام، للزركلي (٨: ۲٥٧).

عبدِ الله بن وهب<sup>(۱)</sup> الفقيه المالكي، فسَمِعَ الأحاديثَ النبويةَ منه، وتفقَّه عليه، ثم لمَّا قَدِم الإمامُ الشافعي إلى مصر سنة ١٩٩هـ في آخر رحلاته العلمية، جلس إليه البويطي فانبهرَ بعلمه ولم يفارق مجلِسَهُ مدة حياة الشافعي، فتفقَّه عليه واختصَّ بصُحبَته حتى صار جبلًا من جبال العلم والدين.

## ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

لقد كان البويطي عند الإمام الشافعي ذا منزلة عظيمة، وكان الشافعيُّ مُعجَبًا بنجابته حتى قال الشافعي في حقه: «ليس في أصحابي أعلمُ من البويطي»(٢).

وكان الشافعي إذا سأله رجل مسألة يوليه إلى البويطي، ويقول له: «سَل أبا يعقوب»، فإذا أجابه أخبره، فيقول: هو كما قال(٣).

وقال الربيع: كان أبو يعقوب من الشافعيِّ بمكان مَكين. وقال أبو عاصم: كان الشافعي رضي الله عنه يعتمد البويطي في الفتيا ويُحيل عليه إذا جاءته مسألة، قال: واستخلفه على أصحابه بعد مَوتِه، فتخرَّجت على يديه أئمّةٌ تفرَّقوا في البلاد، ونشروا علمَ الشافعي في الآفاق<sup>(3)</sup>.

وقال القاضي ابن شهبة نَقلًا عن الإمام النووي: «إنّ أبا يعقوب البُوَيطي أَجَلُّ من المُزَني والربيع المرادي»(٥)، ولكي تعرف المدى الذي وصل إليه

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن وهب بن مسلم الفهري بالولاء، المصري، أبو محمد، فقيه من الأئمة من أصحاب الإمام مالك، جمع بين الفقه والحديث والعبادة، توفّي ١٩٧هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ٤٤٤).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام، للذهبي (٥: ٩٧٧). (٣) وفيات الأعيان (٧: ٦٣).

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٢: ١٦٣).

<sup>(</sup>٥) طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (١: ٧١).

البويطي في العلم لا بدَّ أن تعرفَ أنَّ المزني (١) والربيع المرادي(٢) قامتان شامختان في العلم والدين، وكان لهما مكانهما عند الإمام الشافعي.

# رابعًا: ذكر شيء من محنته

الفترة التي عاش فيها البويطي انتشرت فيها بدعة القولِ بخلق القرآن الكريم، وبدأت تروج في العالم الإسلامي خاصة في بغداد على يد بعض المعتزلة، وحملوا الناس على القول بخلق القرآن علماءهم وعوامهم، وكان من بينهم العالم الجليل البويطي شأنه شأن الكثير من علماء عصره الذي وقع عليه الامتحان، فقد ذكر الربيع المرادي: أنه سَعى بالبويطي أبو بكر الأصم عند قاضي المحنة ابن أبي دؤاد حتى كتب فيه ابن أبي دؤاد إلى والي مصر أن يمتحنه على القول بخلق القرآن، وكان الوالي حسن الرأي في البويطي مُحبًّا له مُعظمًا لعلمه وورعه، فقال له: قل فيما بيني وبينك، قال: إنه يقتدي بي مئة ألف، ولا يدرون المعنى، فامتنع من الإجابة على ذلك (٣).

فأمرَ ابنُ أبي داؤد بسَجنه وحَملِه إلى بغداد بالحديد، وقد صوَّرَ لنا الربيع بن سليمان المشهدَ بقدر ما كان رحمه الله متمسِّكًا وثابتًا في رأيه قال: رأيتُ البويطي على بَغل وفي عُنُقه غُلُّ، وفي رجليه قَيد، وبين الغُلِّ والقيد سلسلة حديد، وهو يقول: إنما خلقَ اللهُ الخلقَ بـ«كُن»، فإذا كانت مخلوقةً

<sup>(</sup>١) ستأتي ترجمته.

<sup>(</sup>٢) الربيع بن سليمان بن عبد الجبار بن كامل المرادي بالولاء، المصري، أبو محمد، صاحب الإمام الشافعيّ وراوي كُتُبه، وأول من أملى الحديث بجامع ابن طولون، توفِّي ٢٧٠هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٣: ١٤).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء، للذهبي (٩: ٤٦٠).

فكأنّ مخلوقًا خُلِق بمخلوق، ولئِن أُدخلت عليه لأصدُقنّه -أي: أقنعه- يعني الواثق، ولأمُوتنّ في حديدي هذا حتى يأتي قوم يعلمون أنه قد مات في هذا الشأن قوم في حديدهم (١٠).

يقول التاج السبكي: وما كان أبو يعقوب ليموت إلا في الحديد، كيف وقد قال الربيعُ: «كنت عند الشافعي أنا، والمُزني، وأبو يعقوب، فقال لي: أنت تموت في الحديث، وقال لأبي يعقوب: أنت تموت في الحديد، وقال للمُزنى: هذا لو ناظره الشيطان لقطعه»(٢).

#### خامسًا: تصانیفه:

له المُختَصر المشهور «مُختصَر البُوَيطي» (٣) الذي اختصره من كلام الشافعي رضي الله عنه.

#### سادسًا: وفاته

مات البُوَيطي في شهر رجب سنة إحدى وثلاثين ومئتين ٢٣١هـ في سجن بغداد في القَيد والغُلِّ رحمه الله تعالى (٤).



<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان (٧: ٦٢). (٢) طبقات الشافعية الكبرى (٢: ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (٢: ١٦٥).

<sup>(</sup>٣) مطبوع في دار المنهاج.

# ٢\_ أبو إبراهيم المزني(١) (ت٢٦٤هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

هو إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل بن عمر و بن إسحاق المُزَني المصري، صاحبُ الإمام الشافعي رضى الله عنه، ناصر المذهب وبدر سمائه.

## ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد في مصر سنة خمس وسبعين ومئة ١٧٥هـ، أخذ عن الإمامين الشافعي ونُعيم بن حماد (٢) وغيرهما، حدَّث عنه: إمام الأئمة أبو بكر بن خُزيمة (٣)، وأبو بكر بن زياد النيسابوريُّ (٤)، وأبو جعفر الطحاوي (٥)، وأبو نُعيم

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (۲: ۹۳)، وطبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (۱: ۵۸)، وسير أعلام النبلاء (۱۲: ٤٩٢)، والأعلام، للذهبي (١: ٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) نُعَيم بن حماد بن معاوية بن الحارث الخزاعي المروزي، أبو عبد الله، أول من جمع «المسند» في الحديث، كان من أعلم الناس بالفرائض. توفّي ٢٢٨هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٨:٠٤).

<sup>(</sup>٣) محمد بن إسحاق بن خزيمة السُّلمي، أبو بكر، إمام نيسابور في عصره. كان فقيهًا مجتهدًا عالمًا بالحديث. توفِّي ٣١١هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٦: ٢٩).

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن محمد بن زياد النيسابوريّ، أبو بكر: حافظ للحديث، كان إمام الشافعية في عصره بالعراق. توفي ٣٢٤هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ١١٩).

<sup>(</sup>٥) أحمد بن محمد بن سلامة بن سلمة الأزديّ الطحاوي، أبو جعفر، فقيه انتهت إليه رياسة الحنفية بمصر. ولد ونشأ في (طحا) من صعيد مصر، وتفقه على مذهب الشافعيّ، ثم تحول حنفيًا. توفي ٣٢١هـ. انظر: الأعلام، للزركلي(١: ٢٠٦).

ابن عدي(١)، وخلقٌ كثير من المَشارِقة والمَغاربة.

كان رضي الله عنه زاهدًا عالمًا مجتهدًا، وكان إذا فرغ من تبييض مسألة وأودعها مُختصره صلى لله تعالى ركعتين، وكان إذا فاتته صلاة الجماعة صلّى تلك الصلاة خمسًا وعشرين مرة، وكان يُغسِّل الموتى تعبُّدًا واحتسابًا، وكان يقول: تعانيتُ غسلَ الموتى ليرقَّ قلبي فصارَ لي عادة، وهو الذي غسَّل الشافعى ـ رحمهما الله ـ (٢).

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

بعد أن حظيَ المُزَني من الشافعي والأزَمه، قال الشافعي رضي الله عنه في وصفه: «لو ناظره الشيطان لغلبه». وقال: «المُزَني ناصر مذهبي»(٣).

وقال القاضي ابن شُهبة: «وكان زاهدًا عالمًا مجتهدًا محجاجًا غوّاصًا على المعاني الدقيقة، وهو غَمامُ الشافعيين<sup>(١)</sup> وأعرَفُهم بطُرُقه وفتاويه وما ينقله عنه»<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) عبد الملك بن محمد بن عديّ، أبو نعيم الجُرجاني الأستراباذي، نزيل جرجان، فقيه: حافظ للحديث، تُوفِّي ٣٢٣هـ. انظر: الظرة الأعلام، للزركلي (٤: ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٢: ٩٥٥).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٢: ٩٥٥).

<sup>(</sup>٤) غَمامة يجمع على غَمام وغَمائم وهي: السحاب. انظر: تاج العروس (٣٣: ١٨١).

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان (٢: ٢١٧).

## رابعًا: تصانيفه:

«الجامع الكبير»(١)، و «شرح السنة»(١)، و «مختصر المزني في فروع الشافعية»(٣).

خامسًا: وفاته

تُوُفي في رمضان سنة أربع وستين ومئتين ٢٦٤هـ، عن عمر يناهز تسعًا وثمانين سنة رحمه الله تعالى.



(١) غير مطبوع.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، بيَّنَ المُؤلِّف في كتابه بيان طريقة أهل السنة والجماعة في الأسماء والصفات، وعبادة الله عز وجل، وحق الرسول على وحق الصحابة رضي الله عنهم، وحق الأولياء والأئمة، والبعث والنشور، وطاعة ولي الأمر، والإمساك عن تكفير أهل القبلة.

<sup>(</sup>٣) مطبوع.

## ٣- ابن سُرَيحِ (١) (٣٠٦هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

أبو العباس أحمد بن عمر بن سُرَيج البغدادي القاضي، شيخ الشافعية في عصر ه، صاحب المُصنَّفات، المُلَقَّب بـ«الباز الأشهب»(٢).

### ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد في بغداد سنة تسع وأربعين ومئتين ٢٤٩هـ، لَحِقَ أصحابَ سُفيان بن عينة، ووكيع.

وسمع من الحسن بن محمد الزعفراني تلميذِ الشافعي، وعليِّ بن إشكاب<sup>(٣)</sup>، وأبي داو د السِّجِستاني<sup>(٤)</sup>، وغيرِهم، (٥) و تفقَّه على العلامة أبي القاسم

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: وفيات الأعيان (۱: ٦٦)، والوافي بالوفيات، للصفدي (٧: ١٧٠)، وطبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (٣: ٢١)، وطبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (١: ٨٩)، والأعلام، للزركلي (١: ١٠٥)، وطبقات الفقهاء، للشيرازي (١: ١٠٩)، والفهرست، لابن النديم (١: ٣٦٣)، وسير أعلام النبلاء، للذهبي (١: ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) باز: ضرب من الصقور، يستخدم في الصيد، والمعنى أن الشيخ عالى المكانة بين العلماء.

<sup>(</sup>٣) علي بن إشكاب، أبو الحسن البغدادي محدِّث، فاضل، متقن. تُوفِّي ٢٦١هـ. انظر: سير أعلام النبلاء (٢١: ٣٥٢).

<sup>(</sup>٤) سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير الأزدي السجستاني، أبو داود، إمام أهل الحديث في زمانه. تُوفِّي ٢٧٥هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٣: ١٢٢).

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء (١٤: ٢٠١).

الأنماطي<sup>(۱)</sup> صاحب المُزَني، وبه انتشر مذهب الشافعي ببغداد، ولِي ابنُ سريج القضاءَ بشِيراز وبسبب ذلك انتشرَ مذهبُ الشافعي ببغداد، وتخرَّجَ عليه عددٌ كبير من الطلبة حتى صار ابنُ سريج يفضل على جميع أصحاب الشافعي، حتى على المُزَني، وقام بنُصرة مذهب الشافعي، وردَّ على المخالفين<sup>(۲)</sup>.

وقد ناظر أبو العباس الإمامَ داود الظاهري<sup>(٣)</sup>، فحُكِي أنه قال له أبو العباس يومًا: أنت تقول بالظاهر، ﴿فَمَن يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُو ﴿ وَمَن يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ضَيْرًا يَرَهُو ﴿ وَمَن يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُو ﴾ [الزلزلة: ٧، ٨]، فمَن يعمل نِصف مثقال؟! فسكت مُحمَّد طويلًا، فقال له أبو العباس: لِمَ لا تجيب؟! فقال: أبلعني ريقي، فقال له أبو العباس: أبلعتُكَ دجلة، وقال له يومًا: أمهِلني ساعة، فقال: أمهلتُكَ من الساعة إلى أن تقومَ الساعة إلى أن تقومَ الساعة إلى أن

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

يُعَدُّ ابنُ سريج علمًا من أعلام الشافعية في الفقه والدين، قال عنه الشيخ أبو حامد الإسفراييني: «نحن نجري مع أبي العباس في ظواهرِ الفقه دون دقائِقِه»(٥).

<sup>(</sup>۱) عثمان بن سعيد بن بشار، أبو القاسم الأنماطي البغدادي الأحول، أحد أئمة الشافعية في عصره. تُوفِّي ۲۸۸هـ. انظر: طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (١: ٨١).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٣: ٢٢).

<sup>(</sup>٣) داود بن علي بن خلف الأصبهاني، أبو سليمان، المُلقَّب بالظاهري، أحد الأئمة المجتهدين في الإسلام. يُنسَب إليه مذهب الظاهرية، وسُمِّيت بذلك لأخذها بظاهر الكتاب والسنة وإعراضها عن التأويل والرأي والقياس. تُوفِّي ٢٧٠هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٢: ٣٣٣).

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان (١: ٦٦)، وطبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (٣: ٢٤).

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء (١٤: ٢٠٢).

وقال التاج السُّبكي في وصفه: «البازُ الأشهبُ، والأسدُ الضاري على خصومِ المذهبِ، شيخُ المَذهب، وحاملُ لوائِه، والبدرُ المُشرِقُ في سمائِه، والغيثُ المُغدِقُ بروائه، ليس من الأصحاب إلا مَن هو حائم على معينه، هائم من جوهرِ بحره بثمينه (۱).

## رابعًا: تصانيفه

مُصنَّفات الشيخ كثيرة حتى قيل: إنها بلغت أربع مئة مُصنَّف (٢) إلا أن المشهور من هذه المصنفات: «الرد على ابن داود في إبطال القياس»، و «الغُنية في فروع الشافعية»، و «البيان عن أصول الأحكام».

#### خامسًا: وفاته

تُوُفِّي في جُمادي الأولى سنة ست وثلاث مئة ٢٠٦هـ عن سبع وخمسين سنة بغداد رحمه الله تعالى.



<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٣: ٢١).

<sup>(</sup>٢) لم نجد أي كتاب مطبوع للمؤلف.

# ٤\_إمام الحرمين أبو المعالي الجويني(١) (ت٤٧٨هـ)

#### أُولًا: اسمه ونسبه

عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن عبد الله بن يوسف بن محمد، العلامة إمام الحرمين ضياء الدين أبو المعالي ابن الشيخ أبي محمد الجويني، رئيس الشافعية بنيسابور.

## ثانيًا: مولده ونشأته

ولد في مدينة نيسابُور (٢) سنة ١٩٤ هـ اعتنى به والدُه -أبو محمد الجويني - منذ صِغَره و تفقه عليه، وكان والده يُعجَبُ به ويُسَرُّ لما يرى فيه من مخايل النجابة وأمارات الفلاح، وجدَّ واجتهدَ في المذهب والخلاف والأصلين (أصول الفقه والدين) وغيرها، وشاع اسمُه واشتهر حتى بلغ العراق، والشام، والحجاز، وتِهامة، ومصر، وضُرِبت باسمه الأمثالُ حتى صار إلى ما صار إليه، تُوفِّي والدُه وله عشرون سنة، فأُقعِد مكانَه في التدريسِ فكان يُدرِّس، ثم يذهب بعد ذلك إلى مدرسة البيهقي حتى حصَّل الأصول عند أستاذه أبي القاسم بعد ذلك إلى مدرسة البيهقي حتى حصَّل الأصول عند أستاذه أبي القاسم

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: وفيات الأعيان (۳: ۱٦٧)، والوافي بالوفيات، للصفدي (٩: ١١٦)، وطبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة وطبقات الشافعية، الكبرى، للسبكي (٥: ١٦٥)، وطبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (١: ٢٠٥)، والأعلام، للزركلي (٤: ١٦٠)، وفقه إمام الحرمين، خصائصه، أثره، منزلته، لعبد العظيم الديب.

<sup>(</sup>٢) مدينة في مقاطعة خراسان، شمالي شرق إيران، قرب العاصمة الإقليمية مشهد.

 $|V_{1}|^{(1)}$ , وكان يواظب على مجلسه (٢).

رُزِق من التوسُّع في العبارة ما لم يُعهَد من غيره، وكان يذكر دروسًا، يقع كل واحد منها في عدة أوراق، ولا يتلعثم في كلمة منها، وكان إذا وعَظَ ألبسَ الأنفس من الخَشية، وإذا ناظر قام الحقُّ معه، وإذا قصد رباعَ المبتدعةِ هدَم شُبهَها ببراهين قائمة على عَمَدٍ.

توجه إلى بغداد فأقام فيها فترة وتوافد عليه الطلاب والدارسون، وما لبث أن رحل إلى مكة وظلَّ بها أربع سنوات يدرِّس ويفتي ويناظِر، ويجمَعُ طرُقَ المذهب حتى لقَّبَه الناس بـ«إمام الحرمين» لعِلمه واجتهاده وإمامته، ثم رجَعَ إلى نيسابور وتولَّى التدريس بـ«المدرسة النظامية» وبَقِي على ذلك قريبًا من ثلاثين سنة غير مزاحَم ولا مُدافَع، مُسلَّمٌ له المحرابُ والمِنبرُ والتدريسُ ومجلسُ الوعظ، ظهرت تصانيفُه وحضر درسة الأكابرُ والجَمعُ العَظيم من الطلبة، وكان مِن أبرزِ تلاميذِه: حُجّة الإسلامِ الإمام الغزالي، وقد أثَّر فيه كثيرًا، وإلكيا الهراسي، والخَوافيّ(٣).

ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

يقول التاج السبكي: «هو الإمام، شيخُ الإسلام البَحر، الحَبر، المدقِّقُ

<sup>(</sup>۱) عبد الجبار بن علي بن محمد، الأستاذ أبو القاسم الإسفراييني، المعروف بالإسكاف، تلميذ الأستاذ الشيخ أبي إسحاق الإسفراييني، وشيخ إمام الحرمين في الكلام له المصنفات في الأصلين وفي الجدل، عديم النظير في وقته، ما رُئِي مثلُه. تُوفِّي ٢٥٤هـ. انظر: طبقات الشافعية لابن قاضى شهبة (١: ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٥: ١٦٨).

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان (٣: ١٦٨)، وطبقات الشافعية، للسبكي (١: ٢٥٥).

المحقِّقُ، النظّارُ، الأصوليُّ، المتكلِّمُ، البليغُ، الفصيحُ، الأديبُ العلَمُ الفرد، زينةُ المحقِّقين، إمامُ الأئمة على الإطلاق عجمًا وعربًا، وصاحبُ الشهرة التي سارت السراةُ والحُداة بها شرقًا وغربًا»(١).

وقال الشيخ أبو إسحاق الشيرازيُّ: «تمتَّعوا بهذا الإمام؛ فإنه نزهة هذا الزمان».

وقال له مرة: «يا مفيد أهل المشرق والمغرب، لقد استفاد من علمك الأولون والآخرون»(٢).

#### رابعًا: تصانيفه

صنَّف في الفقه، والأصول، وعِلم الكلام، والسياسة الشرعية والجدَل.

ومن هذه المصنفات: «نهاية المَطلب في دراية المذهب»(٣) في الفقه، و«الشامل في أصول الدين»(٤)، و «الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد»(٥)،

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (٥: ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٥: ١٧٢).

<sup>(</sup>٣) مطبوع، وهو شرح لكتاب مختصر المزني، وهو من أمَّهات كتب الشافعيَّة الكبار؛ يحوي تقرير القواعد، وتحرير الضوابط والمقاصد، وتبيين مآخذ الفروع؛ لذا قال ابن عساكر: «ما صُنِّف في الإسلام مثله».

<sup>(</sup>٤) مطبوع، جمَع فيه معظمَ القواعد، وحرَّر فيه المباحث، ودقَّق النظر، وذكر الحق المحض، ولم يحابِ أحدًا، ونبَّه على مواضعَ مُشكلة، وأوضح معانيها وحقَّق مبانيها. وأوضح الأدلة، واستقصى الأمثلة.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، أورد فيه الأدلة العقلية والنقلية لأصول الاعتقاد الصحيح، وردَّ فيه على كثير من أهل الأهواء والبدع والفرق الإسلامية والملاحدة، مستندًا إلى النظر العقلي الصحيح الذي يعتمد على القرآن والسنة.

و «البرهان» (۱)، و «الورقات» (۲) في أصول الفقه، و «غِياثُ الأمم في التياثِ الظُّلَم» (۳).

#### خامسًا: وفاته

مرض الإمام الجُوَيني، وأُصيب بعِلّة شديدة، فطلب الانتقال إلى مدينة تُسمَّى «بشتنقان» موصوفة باعتدال الهواء، فمات بها ليلة الأربعاء سنة ثمان وسبعين وأربع مئة ٤٧٨هـ، عن عمر بلغ ٥٩ عامًا رحمه الله تعالى(٤).

مما قيل في رثائه (٥):

قُلُوبُ العالَمِينَ على المَقالِي وَأَيّامُ الوَرَى شِبهُ الليالِي وَأَيّامُ الوَرَى شِبهُ الليالِي أَيُثمِرُ غُصنُ أهلِ الفَضلِ يَومًا وَقَدَ ماتَ الإمامُ أبو المَعالِي؟!



<sup>(</sup>١) مطبوع، وهو يعدُّ من أهم كتب أصول الفقه ومرجعها، قال السبكي في وصفه: «لُغزُ الأمة».

<sup>(</sup>٢) مطبوع، وهو يعدُّ أول كتاب يدرسه طالب العلم في أصول الفقه، ثم يهتدي بعد ذلك إلى الكتب الأخرى.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، يعدُّ من أبرز الكتب الجامعة في أحكام الإمامة والسياسة الشرعية.

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٥: ١٨١).

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان (٣: ١٧٠).

## ٥ـ أبو حامد الغزالي(١) (ت٥٠٥هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

أبو حامد محمدُ بنُ محمدِ بن محمد بن أحمدَ الغزاليُّ الطوسيُّ الفقيهُ الشافعية الشافعية المُلقَّب بـ «حجة الإسلام» و «زين الدين»، لم يكن للطائفة الشافعية في آخر عصره مثله.

والغزّ الى (٢): نسبة إلى صناعة الغزل، حيث كان أبوه يعمل في تلك الصناعة.

والطوسي: نسبة إلى طوس، من أكبر مدن خُراسان، مدينة تاريخية أثرية تقع في إيران تُسمَّى اليوم بمَشهَد الرضا.

## ثانيًا: مولده ونشأته

ولد بطوس سنة خمسين وأربع مئة ٠٥٠هـ، اشتغل في مبدأ أمره بالعلم

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: وفيات الأعيان (٤: ٢١٦)، والوافي بالوفيات، للصفدي (١: ٢١١)، وطبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (١: وطبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (١: ٢٩٣)، والأعلام، للزركلي (٧: ٢٢)، وطبقات الفقهاء الشافعية، لابن الصلاح (١: ٢٤٩)، وشذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن العماد الحنبلي (٦: ١٨).

<sup>(</sup>٢) وقيل: بالتخفيف نسبة إلى بلدة غزالة من قرى طوس، قال ابن خِلّكان: والمشهور خلافه، ويؤيد ذلك أن صاحب مُعجَم البلدان لم يسمع ببلدة اسمها غزالة. انظر: وفيات الأعيان (١: ٩٨).

فتفقَّه على أحمد الراذكاني<sup>(۱)</sup>، ثم رحل إلى نيسابُور، وجلس إلى دروس إمام الحرمين أبي المعالي الجُوَينيِّ فلازمه، وجدَّ في الاشتغال حتى تخرَّج في مدةٍ قريبةٍ، وصارَ من الأعيان المشار إليهم في زمن أستاذه، وصنَّف في ذلك الوقت كتابه «المنخول في علم الأصول».

وكان أستاذُه أبو المعالى الجُوَيني يتبجح به ويصِفُه بأنه «بحرٌ مُغدِق»، ولم يزل ملازمًا للجُوَيني إلى أن تُؤفِّي رحمه الله تعالى، فخرَجَ من نيسابورَ إلى عسكر نيسابور قاصدًا الوزير نِظام الملك فأكرَمَه وعظَّمَه وبالغ في الإقبال عليه، وكان بحضرة الوزير جماعة من الأفاضل فجرى بينهم الجدالُ والمناظرةُ في عِدّة مجالس، فظهرَ عليهم واشتهر اسمُه وسارت بذِكره الركبان، ثم فوَّضَ إليه الوزيرُ تدريسَ مدرستِه النِّظامية بمدينة بغداد، وكان الوزير نِظام الملك زميلًا للغزالي في دراسته، وكان له الأثر الكبير في نشر المذهب الشافعي والعقيدة الأشعرية السنية، وذلك عن طريق تأسيس المدارس النظامية المشهورة، قَبل الغزالي عرض نِظام الملك بالتدريس في المدرسة النظامية في بغداد، وكان ذلك في جمادي الأولى عام ٤٨٤هـ، ولم يتجاوز الرابعة والثلاثين من عمره، وأعجبَ به أهلُ العراق وارتفعت عندهم منزلتُه، ثم ترك جميع ما كان عليه في ذي القعدة سنة ٤٨٨ هـ، وسلك طريق الزهد والانقطاع وقصد الحج وناب عنه أخوه أحمد في التدريس، فلما رجع توجه إلى الشام فأقام بمدينة دمشق مدة يذكر الدروس في زاوية الجامع في الجانب الغربي منه، وانتقل منها إلى

<sup>(</sup>۱) راذكان براء مهملة، ثم ألف ساكنة، ثم ذال معجمة مفتوحة، ثم كاف ثم ألف ثم نون، من قرى طوس، وهذا الراذكاني أحد أشياخ الغزالي في الفقه، تفقه عليه قبل رحلته إلى إمام الحرمين. انظر: طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (٤: ٩١).

البيت المقدس، واجتهد في العبادة وزيارة المشاهد والمواضع المعظمة (١).

وكان رضي الله عنه شديد الذكاء، سديد النظر، عجيب الفطرة، مُفرِطَ الإدراك، قويَّ الحافظة، بعيد الغور، غوّاصًا عن المعاني الدقيقة، جبلَ علم، مناظرًا، محجاجًا.

ذكر الشيخ علاء الدين علي بن الصيرفي في كتابه «زاد السالكين» أن القاضي أبا بكر بن العربي قال: رأيت الإمام الغزالي في البرّية وبيدِه عُكازه، وعليه مِرقعة، وعلى عاتقه ركوة، وقد كنتُ رأيتُه ببغداد يحضرُ مجلسَ درسِه نحو أربع مئة عمامة من أكابر الناس وأفاضلهم، يأخذون عنه العلم، قال: فدنوتُ منه وسلّمتُ عليه، وقلت له: يا إمام! أليس تدريسُ العلمِ ببغداد خيرًا من هذا؟ قال: فنظر إلىّ شزرًا وقال:

لمّا طلع بدرُ السعادة في فلك الإرادة، وجنَحَت شمسُ الوصول في مغارب الأصول:

وعُدتُ إلى تصحيحِ أَوَّلِ مَنزِلِ منازلُ مَن تَهوى رُوَيدَكَ فانزِلِ لغَزلِيَ نَسّاجًا فكسّرتُ مِغزلي (٢)

تَرَكتُ هَوى لَيلَى وسُعدى بمَعزِل ونادَت بي الأشواقُ مَهلًا فهَذِه غَزلتُ لهم غَزلًا دَقيقًا فلم أجِد

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال ابن النجار الحنبلي: «أبو حامدٍ إمامُ الفقهاء على الإطلاق، وربّانيُّ الأمة بالاتفاق، ومجتهدُ زمانِه وعينُ أوانِه، برّع في المذهبِ والأصول والخلاف،

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان (٤: ٢١٧)، وطبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (٦: ١٩١).

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب في أخبار من ذهب (٦: ٢٢).

والجدَل والمَنطق»(١).

وقال الحافظ الذهبيُّ: «الشيخ الإمامُ البَحرُ، حُجَّةُ الإسلام، أعجوبةُ الزمان، زَين الدين، صاحب التصانيفِ والذكاء المُفرط» (٢).

وقال تاج الدين السُّبكيّ: «حُجّة الإسلام، ومحجّة الدين التي يُتوصَّلُ بها إلى دار السلام، جامعُ أشتاتِ العلوم والمُبرّز في المنقول منها والمفهوم» (٣).

#### رابعًا: تصانيفه

صنَّف الإمام الغزاليُّ في العقيدة، والمنطق، والفلسفة، والفقه وأصوله، والتصوُّف، ومنها:

\_ «البسيط»(٤)، و «الوسيط»(٥)، و «الوجيز»(٦)، و «الخلاصة»(٧) جميعها في الفقه.

 $_{-}$ "إحياء علوم الدين $^{(\wedge)}$ ، و $^{(\wedge)}$ ، و $^{(\wedge)}$ ن في التصوُّف.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٩: ٣٢٦). (٢) سير أعلام النبلاء (٩: ٣٢٦).

<sup>(</sup>٣) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٦: ١٩٢).

<sup>(</sup>٤) غير مطبوع كاملًا، يوجد بعض الرسائل الجامعية في تحقيق بعض الأبواب. وهو مختصر لكتاب «نهاية الطلب» للجويني.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، وهو اختصار لكتابه «البسيط».

<sup>(</sup>٦) مطبوع، وهو اختصار لكتابه «الوسيط». يعدُّ الكتاب مختصرًا في الفقه الشافعي وعلم الخلاف، يتضمن آراء الشافعي إلى جانب أبي حنيفة ومالك والمزني. وعليه شروحات كثيرة أشهرها: العزيز في شرح الوجيز للرافعي.

<sup>(</sup>٧) مطبوع، وهو اختصار لكتاب مختصر المزني، بتحقيق الدكتور أمجد رشيد.

<sup>(</sup>٨) مطبوع، هو كتاب جامع في الأخلاق والسلوك والمواعظ الإسلامية مما جعله متميّزًا على ما سواه.

<sup>(</sup>٩) مطبوع، هو كتاب يبيّن فيه طريق السعادة، ويقرِّر أن هذه السعادة لن تنال إلا بالعلم والعمل.

ـ «المستصفى»(۱)، و «شفاء الغليل في بيان الشبه و مسالك التعليل»(۲) في أصول الفقه.

- "إلجام العوام عن علم الكلام" (")، و "الاقتصاد في الاعتقاد" (١٤)، و "معيار العلم في فن المنطق" (٥).

#### خامسًا: وفاته

توفي يوم الاثنين 1 جمادى الآخرة ٥٠٥هـ، قال أحمد أخو الإمام الغزالي: لما كان وقت الصبح توضَّأ أخي أبو حامد، وصلَّى، وقال: عَلَيَّ بالكفن فأخَذَه وقبَّله ووضَعَه على عينيه، وقال: سمعًا وطاعة للدخول على المَلِك، ثم مَدَّ رجليه، واستقبل القبلة ومات، رحمه الله تعالى (٢).



(١) مطبوع، يُعَدُّ من أمهات علم أصول الفقه ومرجعًا هامًّا لدى العلماء والباحثين.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، يعدُّ كتابًا مُخصصًا في الحديث عن القياس والعلة ومسالكها.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، هو عبارة عن رسالة في مذهب السلف، وقد كتبه الغزالي قبل وفاته بقليل.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، كتاب مهم في عقيدة أهل السنة والجماعة ويعدُّ من الكتب الدراسية الهامة.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، كتاب مهم في علم المنطق، وتفهيم طرق الفكر والنظر.

<sup>(</sup>٦) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٦: ٢٠١).

# ٦\_ أبو القاسم الرافعي(١) (ت٦٢٣هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

هو عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم بن الفضل بن الحسين بن الحسن، إمام الدين أبو القاسم القَزوينيُّ الرافعي (٢).

## ثانيًا: مولده ونشأته

ولد في قَزوِين سنة ٥٥٥هـ ونشأ بين أسرة عُرِفت بالعِلم في كَنَف والدِه محمدِ بنِ عبد الكريم المُلقَّب بـ «مفتي الشافعية» وكان ملازمًا لحضور الدروس عنده، فسمع الحديث من جماعة منهم: أبو حامدٍ عبد الله بن أبي الفتوح (٣)، والحافظُ أبو العلاء الحسن بن أحمد العَطّار الهَمَذاني (٤)، ومحمدُ بن عبد الباقي

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (۸: ۲۸۱)، وطبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (۲: ۷۰)، والأعلام، للزركلي (٤: ٥٠)، وطبقات الشافعيين، لابن كثير (١: ١٨٤)، وشذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن العماد (٧: ١٨٩)، وتهذيب الأسماء واللغات (٢: ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) الرافعي نسبة إلى رافعان بلدة من أعمال قزوين، قاله النووي، وقيل: نسبة إلى رافع بن خديج، وقيل: إلى أبي رافع مولى النبي على انظر: طبقات الشافعيين (١: ٨١٤).

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن أبي الفتوح بن عمران الإمام أبو حامد القزويني، تُوفِّي ٥٨٥هـ. انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٧: ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) الإمام الحافظ المقرئ شيخ الإسلام، أبو العلاء الحسن بن أحمد بن الحسن بن أحمد بن إسحاق بن حنبل الهمذاني، العطار، شيخ همذان بلا مدافعة. انظر: سير أعلام النبلاء (٢١:٤٠).

ابن البطي (١)، والإمامُ أبو سليمانُ أحمد بن حَسنويه (٢)، وحدَّث بالإجازة عن أبي زُرعةَ المَقدسيِّ (٣) وغيره (٤).

يُعدُّ الإمام الرافعي من مُحرِّري مذهب الشافعية ومُحقِّقيه في القرن السابع الهجري، ويُلقَّب بشيخ الشافعية؛ فإذا أُطلِق لفظ «الشيخين» عند الشافعية أُريد بهما: «أبو القاسم الرافعي» و «يحيى بن شرف النووي»، انتهت إليه معرفة المذهب و دقائقه، كان بارعًا في العلم تقيًّا، صالحًا، زاهدًا، متواضعًا، ذا أحوال وكرامات ونُسُك و تواضع، وكان متصدرًا للإفتاء والتدريس ورواية الحديث، وكان له مجلس بقزوين للفقه، والتفسير، والحديث (٥).

وكان له كرامات كثيرة ظاهرة، منها: ما رواه القاضي ابن شهبة أنه أراد أن يطالع في ظُلَم الليل فلم يجد زيتًا للمطالعة في قريته، فبات بها وتألم، فأضاءَ له عرقٌ؛ كرامةً، فجلس يطالع ويكتب(٦).

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

وصفه ابن المُلقِّن: «الإمام العالم العلَّامة، المُجتَهد، إمامُ الملَّة والدِّين،

<sup>(</sup>۱) الشيخ الجليل، العالم، الصدوق، مسند العراق، أبو الفتح محمد بن عبد الباقي بن أحمد بن سلمان البغدادي، الحاجب، ابن البطي. انظر: سير أعلام النبلاء (۲۰: ٤٨١).

<sup>(</sup>٢) الشيخ، المعمر الشهير، أبو حامد أحمد بن علي بن الحسن بن شاذان النيسابوري، التاجر، السفار، ابن حسنويه. انظر: سير أعلام النبلاء (١٥: ٨٤٥).

<sup>(</sup>٣) الشيخ، العالم، المسند، الصدوق، الخير، أبو زرعة طاهر ابن الحافظ محمد بن طاهر بن على الشيباني، المقدسي، ثم الرازي، ثم الهمذاني. انظر: سير أعلام النبلاء (٢٠: ٣٠٥).

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية الكبرى (٨: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٥) شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن العماد (٧: ١٨٩).

<sup>(</sup>٦) طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٢: ٧٦).

حجّةُ الإسلام والمُسلِمين، خاتِمةُ الأئِمّة من أصحابه المرجوع إلَى قَولهم»(١).

وقال ابن قاضي شُهبة: «إمام الدين، صاحب الشرح المشهور، كالعلّم المنشور، وإليه يرجِعُ عامّة الفقهاء من أصحابنا في هذه الأعصار، في غالب الأقاليم والأمصار، ولقد برز فيه على كثير ممّن تقدَّمه، وحاز قصب السبق، فلا يُدرِكُ شأوَه إلا من وضع يدَيه حيث وضع قدمه»(٢).

وقال الإمام النووي: «الإمامُ البارعُ المتبحِّر في المَذهَب، وعلوم كثيرة... إنه كان من الصالحين المتمكِّنين، وكانت له كراماتٌ ظاهرة»(٣).

## رابعًا: تصانيفه

لقد بلغت تصانيف هذا الإمام الغاية في الدقة والتحرير، فقد ألَّف في الفقه، والحديث، والتاريخ، والتراجم، والرقائق وغيرها.

فمن أهم مؤلَّفاته: «العزيز في شرح الوجيز» ويُسمَّى بـ «الشرح الكبير» (٤) و «الشرح الصغير» (٥) و «المُحرَّر» (١ و «التذنيب» (٧) جميعها في الفقه، و «شرح مُسنَد الشافعي» (٨).

<sup>(</sup>١) البدر المنير، لابن الملقن (١: ٣١٧). (٢) طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٢: ٧٥).

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأسماء واللغات (٢: ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) مطبوع، يعدُّ من أهم الكتب المطولة في فقه الشافعية، حاويًا للمذهب بطريقة لم يسبقه إليها من قبله، فقد كان له اختيارات، وترجيحات، وتنقيح الأقوال بألفاظ موجزة في إفادة المقصود.

<sup>(</sup>٥) قيد التحقيق.

 <sup>(</sup>٦) مطبوع، يعدُّ من أهم الكتب المعتمدة في المذهب، حوى فقه المذهب بطريقة مختصرة،
 وقد اختصره النووي في متن منهاج الطالبين.

<sup>(</sup>٧) مطبوع، يتعلق بالوجيز كالدقائق للمنهاج. (٨) مطبوع.

خامسًا: وفاته

تَوُفِّي فِي أُواخرِ سنة ثلاث وعشرين وست مئة بقَزوين رحمه الله تعالى(١).



<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٢: ٧٦).

## ٧\_ أبو زكريا النووي(١) (ت٦٧٦هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

هو يحيى ابن الشيخ أبي يحيى شرف بن مُرِّي بن حسن بن حسين بن محمد بن جمعة بن حِزام الحِزامي النووي، أوحدُ دَهرِه وفريدُ عَصرِه، الصوّام القوّام الزاهد في الدنيا، الراغب في الآخرة. المُلَقَّب بـ «محيي الدين».

## ثانيًا: مولده ونشأته

ولد في «نوى» من أرض حوران من سورية في المُحرَّم سنة ١٣٦هـ، قرأ القرآنَ ببلدِه وختَمَه، وقد ناهزَ الاحتلام، ذكر أبوه أنّ الشيخَ كان نائمًا إلى جنبه، وقد بلغ من العمر سبع سنين ليلة السابع والعشرين من شهر رمضان، فانتبَه نحو نصف الليل، وقال: يا أبت ما هذا الضوء الذي ملاً الدارَ؟ فاستيقظ الأهلُ جميعًا، قال والده: فلم نَرَ شيئًا. قال: فعَرَفتُ أنها ليلةُ القَدر (٢).

قال ابن العَطّار: قال لي الشيخُ: فلمّا كان لي تسعَ عشرةَ سنة، قدِم بي والدي إلى دمشق سنة تسعِ وأربعين فسكنتُ المدرسةَ الرواحيةَ، وبقيتُ نحو

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (٨: ٣٩٥)، وطبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٢: ١٥٣)، والأعلام، للزركلي (٨: ١٤٩)، وشذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن العماد (١: ٥٠)، وتحفة الطالبين في ترجمة الإمام النووي، لابن العطار (ص١).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٨: ٣٩٦).

سنتين لم أضع جنبي إلى الأرض، وكان قُوتِي بها جراية المدرسة لا غير، وحفظتُ «التنبيه» (۱) في نحو أربعة أشهر ونصف، قال: وقرأتُ حفظًا ربع «المهذب» (۲) في باقي السنة، وجعلتُ أشرَح وأصحِّح على شيخِنا كمال الدين إسحاق المغربي، ولازمتُه فأُعجِب بي وأحبَّني وجعلني أُعيدُ لأكثر جماعته، فلمّا كانت سنة إحدى وخمسين حججتُ مع والدي، وكانت وقفة الجمعة، وكان رحيلُنا من أول رجب فأقمنا بالمدينةِ نحوًا من شَهر ونصف (۳).

وقال الإمام النوويُّ متحدِّثًا عن نفسه في مرحلة طلبه للعِلم: كنتُ أقرأُ كلَّ يوم اثني عشرَ درسًا على المشايخ شرحًا وتصحيحًا؛ درسَين في «الوسيط»، ودرسًا في «المُهذَّب»، ودرسًا في «الجمع بين الصحيحين»، ودرسًا في «صحيح مُسلِم»، ودرسًا في «اللمع» لابن جِني، ودرسًا في «اصطلاح المَنطِق» لابن السكيت، ودرسًا في التصريف، ودرسًا في أصول الفقه تارة في «اللَّمع» لأبي إسحاق، وتارة في «المُنتَخب» لفخر الدين الرازي، ودرسًا في أسماء الرجال، ودرسًا في أصول الدين، وكنتُ أُعلِّقُ جميعَ ما يتعلَّق بها من شرح مُشكِلٍ ووضوح عبارةٍ وضبط لغة وبارك الله لي في وقتي، وخطر لي الاشتغالُ بعلم الطب فاشتريتُ كتاب القانون وعزمتُ على الاشتغال فيه فأظلَم عليَّ قلبي، وبقيتُ أيامًا لا أقدر على الاشتغال بشيء ففكرتُ في أمري، ومن أين دخل عليَّ الداخل فألهَمني الله على الاشتغال بالطبّ فبعتُ القانون في الحالِ فاستنار قلبي (٤).

<sup>(</sup>١) للإمام الشيرازي، وهو اختصار كتاب التعليقة للإمام أبي حامد الإسفراييني.

<sup>(</sup>٢) للإمام الشيرازي، وهو اختصار لكتاب التعليقة للقاضي أبي الطيب.

<sup>(</sup>٣) تحفة الطالبين في ترجمة النووي، لابن العطار (١:١).

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٢: ١٥٤).

وقد سمع الحديث فأخذه عن جماعة من الحُفّاظ، فقرأ كتاب «الكمال» لعبد الغني على أبي البقاء خالد النابلسي، و «شرح مسلم»، ومعظم البخاري على أبي إسحاق المُرادي، وأخذ أصولَ الفقه عن القاضي أبي الفتح التفليسي.

وتفقَّه على الكمال إسحاق المَغرِبي، وشمس الدين عبد الرحمن بن نوح المَقدسيّ، وعِزِّ الدين عمر بن أسعد الإربلي، وقرأ على ابن مالك \_صاحب الألفية \_ كتابًا من تصانيفه، وعلَّق عنه أشياء (١).

كان رحمه الله لا يضيِّعُ له وقتًا في ليل ولا في نهار إلا في وظيفة من الاشتغال بالعلم حتى في ذهابه في الطريق ومجيئه يشتغل في تكرار أو مطالعة، وأنه بقي على التحصيل على هذا الوجه نحو ست سنين، ثم اشتغل بالتصنيف والاشتغال والإفادة والمناصحة للمسلمين وولاتهم (٢).

ذكر تاج الدين السبكي عن والده تقي الدين السبكي: «أنّ الوالدَ رحمه الله لمّا سكن في قاعة دار الحديث الأشرفية في سنة اثنتين وأربعين وسبع مئة كان يخرج في الليل إلى إيوانها؛ ليتهجد تجاه الأثر الشريف ويمرّغ وجهَه على البساط، وهذا البساط من زمان الأشرف الواقف، وعليه اسمه، وكان النوويُّ يجلس عليه وقت الدرس فأنشدني الوالدُ لنفسه:

وفي دارِ الحديثِ لطيفُ معنى إلى بُسُطٍ لها أصبو وآوي لعلِّي أن أنال بحُرِّ وجهي مكانًا مسَّهُ قدمُ النواوي<sup>(٣)</sup>

وكان لا يأكل في اليوم والليلة إلا أكلة بعد عشاء الآخرة، ولا يشرب إلا

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٢: ٥٥١).

<sup>(</sup>٢) تحفة الطالبين في ترجمة النووي، لابن العطار (ص٥).

<sup>(</sup>٣) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٨: ٢٩٦).

شربة واحدة عند السحر ولم يتزوج، وقد ولي دار الحديث الأشرفية بعد موت أبي شامة سنة خمس وستين إلى أن توفي (١).

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال ابن العَطّار: «شيخي وقدوتي، الإمام ذو التصانيف المُفيدة، والمؤلفات الحميدة، أوحدُ دَهرِه، وفريدُ عصرِه، الصوّامُ القوّام، الزاهدُ في الدنيا، الراغبُ في الآخرة، صاحب الأخلاق الرضِيّة والمحاسن السنِيّة، العالمُ الربّانيُّ المتفَقُ على علمه وإمامته، وجلالتِه وزُهدِه، وورعِه وعبادته، وصيانته في أقواله وأفعاله وحالاته، له الكراماتُ الطافِحة، والمَكرُمات الواضحة، والمؤثِرُ بنفسِه ومالِه للمسلمين..»(٢).

وقال تاج الدين السبكي: «شيخ الإسلام أستاذ المتأخرين وحُجّة الله على اللاحقين والداعي إلى سبيل السالفين»(٣).

#### ثالثًا: تصانيفه

عاش الإمام النووي نحو سِتٍّ وأربعين سنة، فقد ترَك من المُؤلِّفات ما لو قُسم على سِنِي حياتِه لكان نصيبُ كلِّ يوم كرّاستَين.

فمن مؤلفاته: «روضةُ الطالبين وعمدةً المفتين»(٤)، و«منهاج الطالبين»(٥)،

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٢: ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) تحفة الطالبين، لابن العطار (ص١).

<sup>(</sup>٣) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٨: ٣٩٥).

<sup>(</sup>٤) مطبوع، كتاب مطول في الفقه الشافعي ذكر فيه الأدلة والخلاف والتعليل، وهو اختصار لكتاب الشرح الكبير للرافعي.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، يعدُّ من أجَلِّ كتب الفقه الشافعي فهو عمدة المفتين ووجهة المستفتين، وهو اختصار لكتاب المُحرَّر للرافعي.

و «المجموع شرح المهذب» (۱)، و «التحقيق» (۲) و جميعها في الفقه. و «شرح صحيح مسلم» (۳)، و «الأذكار» (٤)، و «رياض الصالحين» (٥)، و «التبيان في آداب حملة القرآن» (٦).

## رابعًا: وفاته

زار القدس والخليل قبل وفاته، ثم رجع إلى بلده نوى، ودُفِن بها في رجب سنة ٢٧٦هـ رحمه الله تعالى (٧).



(١) مطبوع، يعدُّ من كتب الفقه المقارن لذكر الأدلة والمذاهب والترجيح بينها، وهو شرح لكتاب المُهذَّب للشيرازي.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، كتاب مختصر وصل فيه إلى صلاة المسافر.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب في الحديث النبوي، جمع فيه مؤلفه بين أحكام الفقه ومعاني الحديث النبوي بطريق التحليل اللغوي لتفسير الحديث، والأحكام الفقهية.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، كتاب في الأدعية والأوراد انتخبه مؤلِّفه من كلام سيد الأبرار ﷺ.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، كتاب في الأحاديث الصحيحة المروية عن رسول الله على في جميع شؤون العقيدة والحياة، ويعرضها مرتبة في أبواب وفصول، لتكون موضوعات يسهل على القارئ العودة إليها والاستفادة منها.

<sup>(</sup>٦) مطبوع، كتاب صغير الحجم كبير الفائدة تكلم فيه المؤلف عن آداب حملة القرآن، وذكر فيه أحكامًا فقهمة.

<sup>(</sup>٧) طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٢: ١٥٧)، وتحفة الطالبين في ترجمة النووي، لابن العطار (ص٦).

## ٨ ـ تقى الدين السبكي(١) (ت٥٦٥هـ)

#### أُولًا: اسمه ونسبه

قاضي القضاة تقي الدين علي بن عبد الكافي بن علي بن تمام بن يوسف بن موسى بن تمام بن يوسف بن موسى بن تمام بن حامد بن يحيى بن عمر بن عثمان بن مسوار بن سوار بن سليم السبكي الشافعي.

## ثانيًا: مولده ونشأته

وُلد سنة ثلاث وثمانين وست مئة (٦٨٣هـ) وقرأ القرآن العظيم بالسبع، واشتغل بالتفسير، والحديث، والفقه، والأصلين، والنحو، والمنطق، والخلاف، والفرائض، وشيء من الجبر، والمقابلة، ونظر في الحكمة، وشيء من الهندسة، والهيئة، وشيء يسير من الطب.

وتلقى كلَّ ما أخذه من ذلك عن أكثر أهله ممن أدركه من العلماء الأفاضل، فمن مشاهير شيوخه في القراءات تقي الدين الصائغ (٢)، وفي التفسير عَلمُ الدين

، الديار المصرية. انظر: طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٢: ٢٨٢).

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته: الوافي بالوفيات، للصفدي (۲۱: ۱٦٥)، وطبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (۱: ۱۳۹)، والأعلام، للزركلي (٤: ٣٠٢)، وشذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن العماد (٨: ٣٠٨)، والبدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، للشوكاني (١: ٤٦٧). (٢) محمد بن أحمد بن عبد الخالق العلامة، تقي الدين المعروف بابن الصائغ، شيخ القراء

العراقي<sup>(۱)</sup>، وفي الحديث الحافظ شرف الدين الدمياطي<sup>(۲)</sup> وبه تخرَّج في الحديث، وأخذ باقي العلوم عن جماعة غيرهم؛ فالفقه أخذه عن الإمام نجم الدين ابن الرفعة، والأصول أخذها عن علاء الدين الباجي، والنحو عن العلامة أثير الدين أبي حيان وغير ذلك عن غيرهم<sup>(۳)</sup>.

ثم إنه دخل القاهرة مع والده فالتقوا بقاضي القضاة ابن بنت الأعز<sup>(1)</sup>، وكان تقي الدين يحفظ «التنبيه» للإمام الشيرازي، فسأله القاضي ماذا تحفظ؟ فقال له: «التنبيه» فأعجب به، ويروى أنّ تقي الدين السُّبكي التقى مع والده بشيخ الإسلام ابن دقيق العيد<sup>(٥)</sup>، فعرض عليه «التنبيه»، فقال ابن دقيق العيد لوالده رُدَّ به إلى البَرِّ إلى أن يصيرَ فاضلًا، فلم يَعُد السبكيُّ إلا بعد وفاة الشيخ ابن دقيق العيد، فقال السُّبكي: ففاتني مجالستُه في العلم<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن، أبو الفضل، زين الدين، المعروف بالحافظ العراقي، بحّاثة، من كبار حفاظ الحديث. انظر: الأعلام، للزركلي (٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) عبد المؤمن بن خلف الدمياطيّ، أبو محمد، شرف الدين، حافظ للحديث، من أكابر الشافعية. انظر: الأعلام، للزركلي (٤: ١٦٩).

<sup>(</sup>٣) الوافي بالوفيات، لابن خلكان (٢١: ١٦٦)، وطبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (١٠: ١٤٥).

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بن عبد الوهاب المصري الشافعي، وزير، فقيه، ولي الوزارة مع القضاء بمصر، ثم استعفى وتولى التدريس بالمدرسة المجاورة لضريح الشافعيّ. عُرف باسم ابن بنت الأعز؛ لأن جدّه لأمه هو الأعز بن شكر وزير الملك الكامل. (ت٥٩٥هـ). انظر: الأعلام، للزركلي (٣: ٣١٥).

<sup>(</sup>٥) محمد بن علي بن وهب بن مطيع، أبو الفتح، تقيّ الدين القشيري، المعروف كأبيه وجده بابن دقيق العيد، قاض، من أكابر العلماء بالأصول، مجتهد. تُوفِّي ٢٠٧هـ. انظر: الأعلام، للزركلي (٦: ٢٨٣).

<sup>(</sup>٦) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (١٠: ١٤٥).

رحل رحمه الله إلى الشام في طلب الحديث سنة ست وسبع مئة ٢٠٧هـ، وناظر بها، وأقرَّ له علماؤها، وعاد إلى القاهرة في سنة سبع مستوطنًا، مقبلًا على التصنيف والفتيا، وشغل الطلبة، وتخرَّج به فضلاء العصر، ثم حجَّ في سنة ست عشرة ٢١٧هـ، وزار قبرَ المصطفى على ثم عاد وألقى عصا السفر، واستقرَّ والفتاوى تَردُ عليه من أقطار الأرض، وتَردُ إليه بعضًا على بعض (۱).

وانتهت إليه رياسة المذهب بمصر، وفي هذه المدة انتشر بعض الأقوال الشاذة من الشيخ ابن تيمية رحمه الله، فرَدَّ عليه تقي الدين السبكي في مسائل، منها: مسألتا الطلاق والزيارة التي شذَّ فيهما عن علماء السلف والخلف(٢).

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال ابن العماد: «المُفسِّر الحافظ الأصولي اللَّغوي النَّحوي المُقرِئ البياني الجدلي الخلافي، النظّار البارع، شيخ الإسلام، أوحد المجتهدين»(٣).

وقال تاج الدين السبكي: «قلتُ: أمّا أنا فأقول -والله على لسان كلِّ قائل-: كان ذهنه أصحَّ الأذهانِ وأسرعَها نفاذًا وأوثقَها فهمًا، وكان آيةً في استحضار التفسير ومتون الأحاديث وعزوها، ومعرفة العلل وأسماء الرجال وتراجمِهم ووفياتِهم، ومعرفة العالي والنازل، والصحيح والسقيم، عجيبَ الاستحضار للمغازي والسير والأنسابِ والجرحِ والتعديل آيةً في استحضار مذاهبِ الصحابةِ والتابعينَ وفِرَقِ العلماءِ بحيثُ كان تُبهتُ الحنفيةُ والمالكيةُ والحنابلةُ إذا حضروه؛ لكثرة ما ينقلُه عن كتبهم التي بين أيديهم، آيةً في استحضار مذهب

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (١٠: ١٦٧).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (١٠: ١٦٧).

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن العماد (٨: ٣٠٩).

الشافعي وشوارد فروعه بحيث يظنُّ سامعُه أنه البحرُ الذي لا تغيبُ عنه شاردةٌ، إذا ذُكِر فرعٌ وقال: لا يحضرني النقلُ فيه، فيعِزُّ على أبناء الزمان وُجدانُه بعد الفحصِ والتنقيبِ، وإذا سُئل عن حديث فشَذَّ عنه عسر على الحُفَّاظ معرفتُه.

وكان يقال: إنه يستحضر الكتبَ الستة غيرَ ما يستحضره من غيرها من المسانيدِ والمعاجم والأجزاء، وأما استحضارُه في علم الكلام «المِلَل والنِّحَل» و «عقائد الفِرَق» من بني آدم فكان عجبًا عجابًا، وأما استحضاره لـ «كتاب سيبويه»، وكتاب «المُقرَّب» لابن عصفور فكان عجيبًا، ولعله درَس عليهما، وكنت أقرأ عليه «المحصول» للإمام فخر الدين، و «الأربعين في الكلام» له، و «المُحصَّل» فكنت أرى أنه يحفظ الثلاث عن ظهر قلب، وأما «شرح الرافعي» الذي هو كتابنا ونحن ندأب فيه ليلًا ونهارًا، فلو قلت كيف كان يستحضره لاتهمني من يسمعني» (۱). انتهى.

#### رابعًا: مصنفاته

ترك شيخ الإسلام تقي الدين السُّبكيُّ عددًا كبيرًا من المؤلفات، بلغت نحو (۲۰۰) مؤلف، فألف في الفقه والنحو وعلم الكلام وأصول الفقه وغير ذلك، منه المطبوع، ومنه ما زال مخطوطًا، ومن أهم مؤلفاته: «تكملة المجموع في شرح المهذب»(۲)، و «التحقيق في مسألة التعليق»(۳)، و «فتاوى السُّبكي»(٤)،

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (١٠/ ١٩٧-١٩٩).

<sup>(</sup>٢) مطبوع، بنى على ما كتبه الإمام النووي رحمه الله من باب الربا، ووصل إلى أثناء التفليس في خمس مجلدات.

<sup>(</sup>٣) غير مطبوع، وهو رَدُّ على ابن تيمية في مسألة الطلاق.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، وهي نافعة جدًّا فيها مسائل متنوعة في العلوم الشرعية.

و «الإبهاج في شرح المنهاج على منهاج الوصول»(١)، و «شفاء السقام في زيارة خير الأنام»(٢).

خامسًا: وفاته

تُوُفِّي ليلة الاثنين الثالث من جمادي الآخرة سنة ست وخمسين وسبع مئة ٢٥٧هـ في القاهرة، تغمَّده الله برحمتِه ورضوانِه وأسكَنه فَسيحَ جنانه.



(١) مطبوع، كتاب في علم أصول الفقه، شرح فيه المؤلف كتاب منهاج الوصول للبيضاوي، لم يكمله، أكمله ولده تاج الدين.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، يبين هذا الكتاب أهمية زيارة قبر النبي ﷺ والثواب العظيم الذي يناله الزائر المؤمن، وكذلك تناول موضوع التشفُّع بالنبي ﷺ والتوسل به.

# ٩\_ جلال الدين المحلي(١) (ت٨٦٤ هـ)

#### أُولًا: اسمه ونسبه

هو أبو عبد الله محمد بن أحمد بن محمد بن إبراهيم جلالُ الدين المَحَلِّيُّ الأزهري الشافعي.

## ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد بمصر سنة ٧٩١هـ، أَخَذَ العلم عن أئمةِ عَصرِه؛ كالشمسِ البِرماوي، والحافظِ ابنِ حَجَر العَسقَلاني، وانتفع بهما كثيرًا، والجَلالِ البُلقيني، والوليِّ العِراقي، والعزِّ بن جماعة، والعلاءِ البخاري، وغيرهم.

بَرَع في العلوم فقهًا، وكلامًا، وأصولًا، ونحوًا، ومَنطِقًا، وغيرها، وصار من أكابر أئمة عصره، وكان أوّلًا يتولى بيع البَزِّ ثم أقام شخصًا عِوضه فيه، وتصدَّى هو للتصنيف والتدريس والإقراء، فقرأ عليه مَن لا يُحصى كثرة، وارتحل الفضلاءُ للأخذ عنه وتخرَّج به جماعة درَّسوا في حياته.

كان رحمه الله ذَكِيًّا جدًّا، فكان ذِهنه يثقُب الماس، وكان يقولُ عن نفسه: إنّ فَهمي لا يقبَلُ الخَطأ، لكنه لا يقدرُ على الحفظِ حتى إنّه حفظ يومًا كُرّاسًا من بعض الكتب فامتلأ بدنُه حرارةً فترَك الحفظ، وكان منصِفًا إذا ظهر له

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: الضوء اللامع للسخاوي (٧: ٣٩)، وشذرات الذهب لابن العماد (٩: ٤٤٧).

الصوابُ على لسانِ مَن كان رجع إليه (١).

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال الحافظ السخاوي: «وكان إمامًا علامةً محقِّقًا نظّارًا مُفرِطَ الذكاءِ صحيح الذهن، بحيث كان يقول بعض المعتبَرين: إن ذِهنَه يثقُب الماس، وكان هو يقول عن نفسه: إنّ فَهمي لا يقبل الخطأ، حادَّ القريحة، قويَّ المُباحثة، حتى حكى لي إمام الكاملية أنه رأى الونائي معه في البحث، كالطفل مع المعلم، مُعظَّمًا بين الخاصة والعامة، مُهابًا وقورًا، عليه سِيما الخير، اشتهر ذِكرُه، وبعُد صِيتُه، وقُصِد بالفتاوى من الأماكن النائية»(٢).

وقال ابنُ العِماد الحنبليُّ في وصفه: «تفتازانيُّ العرب الإمام العلامة»(٣).

#### رابعًا: تصانيفه

بلغت كتُب جلال الدين المحلي غاية الدقة، وكانت محلَّ تدريس لدى العلماء وطلبة العلم.

من مؤلَّفاته: «كنز الراغبين في شرح منهاج الطالبين»(٤)، و «شرح الورقات»(٥)،

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب، لابن العماد (٩: ٤٤٧).

<sup>(</sup>٢) الضوء اللامع، للسخاوي (٧: ١٤).

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب، لابن العماد (٩: ٤٤٧).

<sup>(</sup>٤) مطبوع، كتاب مطول في الفقه الشافعي ومن الكتب المعتمدة في التدريس، وعليه حاشية للقليوبي نافعة.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، كتاب في أصول الفقه سهل ومُبَسَّط وتدريسي، يشرح فيه المؤلف الورقات للإمام الجويني.

 $e^{(m)}$  و  $e^{(m)}$  ،  $e^{(m)}$  ،  $e^{(m)}$  ،  $e^{(m)}$  ،  $e^{(m)}$  ،  $e^{(m)}$  ،  $e^{(m)}$  .

خامسًا: وفاته

تُؤفِّي في واحد محرم سنة ٨٦٤ هـ رحمه الله تعالى ونفعنا بعلومه.



(١) مطبوع، كتاب مطول في أصول الفقه شرح فيه المؤلف جمع الجوامع لتاج الدين السبكي.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، لم يكمله كتب منه من أول الكهف إلى آخر القرآن، فأتمه الإمام جلال الدين السيوطي؛ فلذا سُمِّي «تفسير الجلالين».

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب متقن ومختصر، شرح البردة للبوصيري. وهي في مدح خير البرية على.

# 1٠ شيخ الإسلام زكريا الأنصاري(١) (ت٩٢٦هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

الإمام الحافظ زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري السُّنَيكي (٢)، ثم القاهري، الأزهري، الشافعي، المُلَقّب بـ «شيخ الإسلام».

## ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد سنة ثلاث وعشرين وثمان مئة ٨٢٣هـ بسُنيكة، نشأ بها فحفظ القرآن، و«عمدة الأحكام»، وبعض «مختصر التبريزي»(٣)، ثم تحوَّل إلى القاهرة سنة إحدى وأربعين فدرس في جامع الأزهر، وحفظ «المختصر»، ثم حفظ «المنهاج» الفقهي، و«الألفية النحوية»، و«الشّاطبية»، و«الرائية»، وبعض «المنهاج» في الأصول، ونحو النصف من «ألفية الحديث»، ومن «التسهيل» إلى باب «كاد».

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته: الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، للسخاوي (۳: ۲۳۲)، والبدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، للشوكاني (۱: ۲۵۲)، والكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة، لنجم الدين الغزي (۱: ۱۹۸)، وشذرات الذهب، لابن العماد (۱: ۱۸۲)، والنور السافر عن أخبار القرن العاشر، لعبد القادر العيدروس (۱: ۱۱۲)، والأعلام، للزركلي (۳: ۲۶).

<sup>(</sup>٢) وسُنَيكة المنسوب إليها -بضم السين وفتح النون وإسكان الياء المثناة -بليدة من شرقية مصر. انظر: الغزي، الكواكب السائرة (١: ١٩٨).

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب في الفقه الشافعي، وهو اختصار لكتاب الوجيز للإمام الغزالي.

وأقام بالقاهرة يسيرًا، ثم رجع إلى بلده، وداوم الاشتغال، وجدَّ فيه، وكان ممن أخذ عنهم: القاياتي، والبُلقيني، والشّرف السّبكي، والحافظ ابن حجر، وحضر دروس الشرف المناوي، وأخذ عن الكافيجي، وابن الهمام، والعز بن عبد السلام، ودرس شرح العقائد بكماله ما بين سماع وقراءة، وشرح المواقف، ودرس علم الهيئة، والهندسة، والميقات، والفرائض، والحساب، والجبر، والمقابلة(۱).

ورجع إلى القاهرة فلم ينفكَّ عن الاشتغال والإشغال مع الطريقة الجميلة، والتواضع، وحسن العشرة، والأدب والعفّة، وأذِن له غير واحد من شيوخه في الإفتاء والإقراء، منهم شيخ الإسلام ابن حجر العسقلاني.

وتصدى للتدريس في حياة شيوخه، وانتفع به الفضلاء طبقة بعد طبقة، وولي تدريس عدة مدارس إلى أن رقي إلى منصب قاضي القضاة بعد امتناع كثير، وذلك في رجب سنة ست وثمانين، واستمرَّ قاضيًا مدة ولاية الأشرف قايتباي، ثم بعد ذلك إلى أن كُفَّ بصرُه فعُزِلَ بالعمى، ولم يزل ملازم التدريس والإفتاء والتصنيف، وانتفع به خلائق لا يُحصَون، منهم شيخ الإسلام ابن حجر الهيتمي (٢).

وكان له تهجُّدٌ وصبرٌ وتركُّ للقيل والقال، وأورادٌ واعتقاد، وتواضعٌ وعدمُ تنازع، بل عمله في التودُّد يزيد عن الحَدّ، ورويته أحسن من بديهته، وكتابتُه أمتنُ من عبارته، وعدم مسارعته إلى الفتاوى (٣).

<sup>(</sup>١) الضوء اللامع، للسخاوي (٣: ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب في أخبار من ذهب (١٠: ١٨٨)، والضوء اللامع لأهل القرن التاسع، للسخاوي (٣: ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، للسخاوي (٣: ٢٣٧).

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال ابن حجر الهيتمي في وصفه: «وقد شيخنا زكريا؛ لأنه أجل من وقع عليه بصري من العلماء العاملين، والأئمة الوارثين، وأعلى مَن عنه رويتُ ودريتُ من الفُقهاء الحُكَماء المهندسين، فهو عمدة العلماء الأعلام وحُجّة الله على الأنام، حامل لواء المذهب الشافعي على كاهِله، ومحرِّر مُشكِلاته، وكاشف عويصاته، في بكره وأصائله، ملحِقُ الأحفادِ بالأجداد، المتفرِّد في زمنه بعُلوِّ الإسناد كيف ولم يوجد في عصره إلّا مَن أخذ عنه مشافهة أو بواسطة أو بوسائط متعددة»(١).

وقال محيي الدين العيدروس: «ويقرُب عندي أنه المجدِّدُ على رأس القرن التاسع؛ لشهرة الانتفاع به وبتصانيفه، واحتياج غالب الناس إليها فيما يتعلَّق بالفقه، وتحرير المذهب بخلاف غيره، فإن مُصنّفاتِه ـ وإن كانت كثيرة ـ فليست بهذه المثابة على أن كثيرًا منها مجرَّد جمع، بلا تحرير، حتى كأنه كان حاطبَ ليل»(٢).

## رابعًا: تصانيفه

امتازت كتب شيخ الإسلام بالدقة والتحقيق، فلا يخلو كتاب له إلا وفيه النفع والانتفاع، فقد كان من المُكثِرين في التأليف، فلم يدَع عِلمًا إلا وله قلم فيه. من مؤلفاته: «أسنى المَطالب في شرح روض الطالب»(٣)، و«الغرر البَهية

<sup>(</sup>۱) شذرات الذهب (۱۰: ۱۸۷). (۲) النور السافر (۱: ۱۱۵).

<sup>(</sup>٣) مطبوع، هو كتاب موسوعي في الفقه على المذهب الشافعي، وهو شرح لكتاب روض الطالب لابن المقرئ الذي هو مختصر عن كتاب روضة الطالبين للإمام النووي.

في شرح منظومة البهجة الوردية»(۱)، و«منهج الطلاب»(۲)، و«تحفة الطلاب بشرح تحرير تنقيح اللباب»(۳)، جميعها في الفقه، و«عماد الرضا ببيان أدب القضا»(٤)، و«الإعلام بأحاديث الأحكام»(٥)، وغير ذلك من الكتب النافعة.

## خامسًا: وفاته

كانت وفاته سنة ست وعشرين وتسع مئة ٩٢٦هـ، فعاش من العمر مئة وثلاث سنوات، صلِّي عليه بجامع الأزهر في مَحفَل من قضاة الإسلام والعلماء والفضلاء رحمه الله تعالى.



<sup>(</sup>١) مطبوع، كتاب موسوعي في الفقه الشافعي، وهو عبارة عن شرح لمنظومة البهجة الوردية لابن الوردي والتي نظم فيها كتاب الحاوي الصغير للقزويني.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، هو أحد أهم كتب الفقه الشافعي، وهو مختصر عن كتاب منهاج الطالبين للإمام النووي.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب تدرسي في الفقه الشافعي، شرح فيه المؤلِّف كتابه تحرير تنقيح اللباب الذي هو عبارة عن مختصر لكتاب تنقيح اللباب لولى الدين العراقي.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، كتاب صغير الحجم كبير الفائدة في بيان أحكام القضاء.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، كتاب في أحاديث الأحكام، قام بجمع أحاديث الأحكام وشرحها.

# ١١\_ شهاب الدين أحمد الرملي(١) (ت٩٥٧هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

شهاب الدين أحمد بن أحمد بن حمزة الرملي المنوفيُّ، الأنصاري، الشافعي، الإمام، العلامة، المُلقب بـ«شيخ الإسلام».

## ثانيًا: مولده ونشأته

ولد في رَملة المنوفية بمصر، نشأ على عبادة الله وطاعته، وسار على طريق العلم والفقه، فأخذه عن أهله حتى برع فيه وتفوَّق على سائر أقرانه، أخذ الفقه عن القاضي زكريا الأنصاري ولازمه وانتفع به وكان يجلُّه حتى أذن له بالإفتاء والتدريس، ونال من ثقة أشياخه ما لم ينَله أحدُّ من أقرانه، حتى إنّ شيخه شيخ الإسلام زكريا الأنصاري أذِن له أن يُصلِح في مؤلَّفاته في حياته وبعد مماته، ولم يأذن لأحد سواه في ذلك، وهذه الخصوصية من شيخ الإسلام تدلُّ على قدر ورفعة شهاب الدين الرملي في العلوم وتحقيقه ودقته المتناهية (٢).

انتهت إليه الرئاسة في العلوم الشرعية بمصر حتى صار علماءُ الشافعيةِ كُلُّهم تلامذتَه إلّا النّادر، وجاءت إليه الأسئلة من سائر الأقطار، ووقف الناس

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته: شذرات الذهب (۱۰: ٤٥٤)، والكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة، للغزي (۳: ۱۰۱)، والأعلام، للزركلي (۱: ۱۲۰)، وفتح الرحمن شرح زبد ابن رسلان، للشهاب الرملي (ص١٤).

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب (١٠: ٤٥٤).

عند قوله، وكان جميع علماء مصر وصالحيهم حتى المجاذيب يعظّمونه، وكان رحمه الله من تواضُعِه يخدم نفسَه، ولا يمكِّن أحدًا أن يشتري له حاجة من السوق إلى أن كبر وعجز<sup>(۱)</sup>.

من تلاميذه: ولدُه شمس الدين محمد الرملي، والخطيب الشربيني، والشّهاب الغزّي، وعبد الوهاب الشعراني، وغيرهم.

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال الإمام الشعراني: «الإمام العالم الصالح خاتمة المحقِّقين بمصر والحجاز والشام»(٢).

وقال الإمام ابن حجر الهَيتَمي: «مُحقِّق أهل عصره باتفاق أهل مصره»(٣).

## رابعًا: تصانيفه

لقد حازت تصانيف هذا الإمام القبول لدى العلماء، فامتازت بالدقة والاختصار والتحرير، وجلُها في الفقه.

فمن مؤلّفاته: «فتح الرحمن شرح زبد ابن رسلان»(۱)، و «حاشیة علی أسنی المطالب شرح روض الطالب»(۱)، و «شرح شروط الوضوء»(۲)، و «فتاوی

<sup>(</sup>۱) شذرات الذهب (۱۰: ٤٥٤). (۲) الطبقات الصغرى، للشعراني (ص٥٤).

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الفقهية الكبرى، لابن حجر الهيتمي (٢: ٧٩).

<sup>(</sup>٤) مطبوع، شرح فيه منظومة الزبد لابن رسلان الرملي، وذكر فيه الدليل والتعليل، وذكر فيه الخلاف في مسائل الفقه والعقيدة.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، كتأب مطول، عمل حاشية على كتاب شيخه زكريا الأنصاري أسنى المطالب.

<sup>(</sup>٦) مطبوع، معها رسالة أخرى وهي رسالة في شروط الإمامة.

الرملي  $^{(1)}$ ، و «شرح منظومة البيضاوي في النكاح  $^{(7)}$ ، و «رسالة في شروط الإمامة».

## خامسًا: وفاته

تُوفِّي في سنة ٩٥٧هـ، ودُفِن قريبًا من جامع الميدان، وأظلمت مصر وقراها بعد موته رحمه الله تعالى، قال الشعراني: ما رأيتُ في عمري جنازة أعظم من جنازته (٣).



<sup>(</sup>١) مطبوع، كتاب فتاوى مُرتَّب على نَسَق أبواب الفقه، وفيه مسائل متنوعة أيضًا غير الفقه.

<sup>(</sup>٢) غير مطبوع.

<sup>(</sup>٣) الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة، للغزي (٣: ١٠١).

# ١٢ شهاب الدين أحمد بن حجر الهيتمي(١) (ت٩٧٤هـ)

## أولًا: اسمه ونسبه

هو الإمام العلامة شهاب الدين أبو العباس أحمد بن محمد بن محمد بن علي المعروف بابن حجر (٢) السلمنتي، الهيتمي، السعدي، الأنصاري، المصري، ثم المَكّي، الشافعي، فقيه عصره ومفتي زمانه.

## ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد في رجب سنة تسع وتسع مئة ٩٠٩هـ في محلّة أبي الهيتم من إقليم الغربية بمصر المنسوب إليها، مات أبوه وهو صغير، فكفَله جدُّه، فحفظ القرآن الكريم، وحفظ «المنهاج» للإمام النووي، ثم لما مات جَدُّه كفَله الإمامان الكاملان شمس الدّين بن أبي الحمائل، وشمس الدّين الشّناوي، ثم إنّ الشمس الشّناوي نقلَه من محلّة أبي الهيتم إلى مقام أحمد البدوي، فقرأ هناك في مبادئ العلوم، ثم نقله في سنة أربع وعشرين إلى جامع الأزهر، فأخذ عن علماء مصر، فقرأ «المنهاج» للإمام النووي، وقرأ «متن أبي شجاع» وغيره، فجدَّ واجتهد في العلم قراءة وتحصيلًا، فاجتمع بشيخ الإسلام زكريا

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: النور السافر عن أخبار القرن العاشر (۱: ۲۵۸)، وشذرات الذهب (۱۰: ۲۵۵)، والأعلام، للزركلي (۱: ۲۳۶)، والإمام ابن حجر الهيتمي وأثره في الفقه الشافعي، لأمجد رشيد. (۲) نسبة إلى أقرب أجداده، لُقِّبَ بحجر؛ لملازمته الصمت فلا يتكلم إلا للضرورة.

الأنصاري وأكثر الأخذ عنه وكان الشيخ يُعجَب به، ويدعو له كلما لقيه (١).

ومن مشايخه الذين أخذ عنهم الشيخ عبد الحق السنباطي، والشمس المشهدي، والشبطب الرّملي، والطبلاوي، والشمس اللقاني، والشّهاب بن النّجار الحنبلي، والشّهاب بن الصائغ.

وأُذن له بالإفتاء والتدريس وعمره دون العشرين، وبرع في علوم كثيرة من التفسير، والحديث، والكلام، والفقه أصولًا وفروعًا، والفرائض، والحساب، والنحو، والصرف، والمعانى، والبيان، والمنطق، والتصوف(٢).

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال العلامة عبد القادر العيدروس: «الشيخ الإمام، شيخ الإسلام، خاتمة أهل الفُتيا والتدريس، ناشر علوم الإمام محمد بن إدريس»(٣).

وقال ابن العماد الحنبلي: «شيخ الإسلام، خاتمة العلماء الأعلام، بحرًا لا تُكدِّرُه الدِّلاء، إمام الحرمَين كما أجمع عليه الملأ، كوكبًا سيّارًا في منهاج سماء الساري، يهتدي به المهتدون تحقيقًا لقوله تعالى: ﴿وَبِالنَّجُمِ هُمُ يَهُتَدُونَ ﴾ النحل: ١٦] واحد العصر، وثاني القطر، وثالث الشمس والبدر، أقسمت المشكلات ألّا تتضح إلّا لديه وأكدت المُعضَلات أليّتَها ألّا تنجلي إلا عليه، لا سيما وفي الحجاز عليها قد حجر، ولا عجب فإنه المسمى بابن حجر »(٤).

<sup>(</sup>١) الإمام ابن حجر الهيتمي وأثره في الفقه الشافعي، لأمجد رشيد (ص٣٤).

<sup>(</sup>۲) شذرات الذهب (۱۰: ۵٤۲).

<sup>(</sup>٣) النور السافر عن أخبار القرن العاشر (١: ٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب (١٠: ٣٤٥).

#### رابعًا: مصنفاته

لقد صَنّف شيخ الإسلام ابن حجر في علوم كثيرة، فصنّف في الفقه في غاية التحقيق والاعتماد، وصنّف في أصول الفقه، وعلم الكلام، وشرح الحديث، والسيرة النبوية، والتصوف والرقائق، والنحو، والهيئة والفلك، فمن مؤلفاته: «تحفة المحتاج في شرح المنهاج»(۱)، و «المنهج القويم شرح المقدمة الحضرمية»(۱)، و «الفتاوى الفقهية الكبرى»(۱)، و «شرح الأربعين النووية»(١)، و «أشرف الوسائل إلى فهم الشمائل»(٥)، و «الزواجر عن اقتراف الكبائر»(١)، و «الصواعق المُحرِقة في الرد على أهل البدع والزندقة»(۱)، و «الإعلام في قواطع الإسلام»(٨).

<sup>(</sup>١) مطبوع، كتاب مُطوَّل في الفقه الشافعي وهو من أحسن كتبه وأكثرها اعتمادًا لدى علماء الشافعية وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، كتاب مُهمّ في شرح المقدمة الحضرمية، لبافضل الحضرمي.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب مطول في الفتاوى الفقهية مرتبة على أبواب الفقه، وفيه مسائل متنوعة في غاية التحقيق والإفادة.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، شرح فيه الأربعين النووية للإمام النووي، وتناول فيه المسائل الفقهية.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، شَرَح شمائل الإمام الترمذي، فهو يُعرِّف برجال السند ويضبط أسماءهم، ويُعرِب الكلمات عند الحاجة لتعيين المعنى، ويشرح الكلمات الغريبة.

<sup>(</sup>٦) مطبوع، كتاب واسع في بيان كبائر الذنوب وجريمة اقترافها.

<sup>(</sup>٧) مطبوع، كتاب الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال والزندقة هو كتاب في نقد معتقد الشيعة الإثنى عشرية.

<sup>(</sup>٨) مطبوع، كتاب فقهي جمع فيه مؤلفه الألفاظ والأفعال التي تُوقِع بصاحبها في الكفر والردة عند أهل السنة والجماعة.

خامسًا: وفاته

تُوفِّي بمكّة في رجب سنة ٩٧٤هـ عن عمر بلغ (٦٥) عامًا، دُفِن بالمعلاة في تربة الطّبريين، وحزَن عليه الناس وكثُر التأشُف عليه، رحمه الله وأعلى مقامه وحشرنا وإيّاه تحت لواء سيّد المرسلين عَيْكَةً.



## ۱۳ شمس الدين الرملي<sup>(۱)</sup> (ت١٠٠٤هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

هو شمس الدين محمد بن أحمد بن حمزة ابن شهاب الدين الرملي<sup>(٢)</sup> المنوفى المِصريّ الأنصاري الشهير بـ«الشافعي الصغير».

## ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد في مصر سنة تسع عشر وتسع مئة ٩١٩هـ، حفِظ القرآن الكريم وحفظ «البهجة الوردية» وغيرهما في صِغر عمره، اشتغل على أبيه العلامة شهاب الدين الرملي في الفقه والتفسير والنحو والصرف والمعاني والبيان والتاريخ، وبه استغنى عن التردُّد إلى غيره، وحُكِي عن والده أنه قال: تركتُ محمدًا بحمد الله تعالى لا يحتاج إلى أحد من علماء عصره إلا في النادر، لكنّ الشيخ محمد الرملي لم يكتفِ بالتفقه على والده، بل رحل إلى شيخ الإسلام القاضي زكريا الأنصاري، والشيخ الإمام برهان الدين بن أبي شريف رحمه الله تعالى (٣).

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته: خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، للحموي (٣: ٣٤٢)، والأعلام، للزركلي (٦: ٧)، والبدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، للشوكاني (٢: ١٠٢).

<sup>(</sup>٢) والرملي نسبة إلى رملة، قرية صغيرة قريبًا من البحر بالقرب من منية العطار تجاه مسجد الخضر عليه السلام بالمنوفية.

<sup>(</sup>٣) خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، للحموي (٣: ٣٤٢).

وكان رحمه الله عجيبَ الفهم، جمع الله تعالى له بين الحفظ والفهم والعلم والعمل وكان موصوفًا بمحاسن الأوصاف، ذكر الشيخ عبد الوهاب الشعراني في «طبقاته الوسطى» فقال: صحِبتُه من حين كنت أحمله على كتفي إلى وقتنا هذا، فما رأيت عليه ما يَشينُه في دينه، ولا كان يلعب في صِغر مع الأطفال، بل نشأ على الدين والتقوى والصيانة وحِفظ الجوارح ونقاء العرض، ربّاه والدُه فأحسَنَ تربيته...فإنه الآن مرجعُ أهل مصر في تحريرِ الفتاوى، وأجمعوا على دينِه، ووَرعِه وحُسنِ خُلقِه، وكرم نفسِه، ولم يزل بحمدِ الله في زيادةٍ من ذلك (۱).

وجلس بعد وفاة والده للتدريس فأقرأ التفسير، والحديث، والأصول، والفروع، والنحو، والمعاني، والبيان، وبرَع في العلوم النقلية والعقلية، وحضر درسَه أكثرُ تلامذة والده، وممن حضره: الشيخ ناصر الدين الطبلاوي الذي كان من مفردات العالم مع أنه في مقام أبنائه، وسُئِل عن الداعي إلى ملازمته فقال: لا داعي لها إلا أنّى أستفيد منه، ووَلِي عدة مدارس، ووَلِي منصب إفتاء الشافعية.

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال المُحبِّي الحموي: هُوَ أستاذ الأستاذين، وأحد أساطين العلماء، وأعلام نحاريرهم، محيي السنة، وعمدة الفُقَهاء في الآفاق<sup>(٢)</sup>.

قالَ العصامي فِي وصفه: «إمام الحَرَمَينِ وشَيخ المصريين، من كانَت العلماء تكتُب عَنهُ ما يُملِي، فاتحُ أقفالِ مُشكِلات العُلُوم، ومحيي ما اندرَس

<sup>(</sup>١) خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر (٣ ص٣٤٣).

<sup>(</sup>٢) خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر (٣: ٣٤٣).

مِنها من الآثار والرسوم، أستاذ الأستاذين، وأحد عُلَماء الدين، عَلَامة المُحَقِّقين على الإطلاق، وفهّامة المُدقِّقين بالِاتِّفاق»(١).

## رابعًا: مصنفاته

لقد حازت تصانيف هذا الإمام القَبولَ والاهتمام لدى العلماء والباحثين، فمن مؤلَّفاته:

«نهاية المحتاج شرح المنهاج»(۲)، و «غاية البيان شرح زبد ابن رسلان»(۳)، «الغُرَر البهية في شرح المناسك النووية»(٤).

#### خامسًا: وفاته

تُوفِّي نهار الأحد ثالث عشر جمادى الأولى سنة أربع بعد الألف ١٠٠٤هـ - رحمه الله تعالى ـ عن عمر بلغ (٨٥) عامًا.



<sup>(</sup>١) البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، للشوكاني (٢: ١٠٣).

<sup>(</sup>٢) مطبوع، كتاب مطول في الفقه الشافعي، ذكر في معتمد المذهب الشافعي بذكر الدليل والتعليل.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب شرح فيه صفوة الزبد لابن رسلان، وحلَّ ألفاظَه وفكَّ صعابه.

<sup>(</sup>٤) غير مطبوع.

# 1٤ محمد بن سليمان الكُردي المَدني(١) (ت١٩٤هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

أبو عبد الله شمس الدين محمد أفندي ابن سليمان الكردي المدنيُّ المشهور أيضًا بابن سليمان، شيخ الشافعية بالمدينة المنورة.

## ثانيًا: مولده ونشأته

ولد بدِمشق سنة ١١٢٥هـ، وحُمِل إلى المدينة، ونشأ فيها، وحَفِظ القرآن الكريم، وبدأ يتعلَّم من علماء المدينة، فدرَس على كبارِهم من فقهاء الشافعية كالشيخ سعيد سنبل، ووالده الشيخ سليمان، والشيخ يوسف الكردي، والشيخ أحمد الجوهري المصري، والقُطب مُصطفى البَكري وغيرهم (٢).

تولى إفتاءَ السادةِ الشافعيةِ بالمدينةِ إلى وفاتِه، وكان فردًا من أفراد العالم؛ عِلمًا، وفضلًا، ودِينًا، وتواضُعًا، وزُهدًا متخلِّقًا بأخلاق السلف الصالح، جَبلًا من جبال العلم.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته: سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، لمحمد خليل المرادي (٤: ١١١)، والأعلام، للزركلي (٦: ١٥١)، والفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي، لمحمد بن الحسن الحجوي (٢: ٢٣٤)، وفهرس الفهارس، لعبد الحي الكتاني (١: ٤٤٨).

<sup>(</sup>٢) سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، للمرادي (٤: ١١٢).

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال محمد المِرادي في وصفه: «الشيخ، الإمام، العلامة، الفقيه، خاتمةُ الفقهاء بالديار الحجازية، المُتضلِّع من سائر العلوم النقلية والعقلية»(١).

وقال الزِّركلي فيه: «فقيهُ الشافعية بالديار الحجازية في عصره»(٢).

#### رابعًا: تصانيفه

حازت تصانيف هذا الإمام القبول والاستفادة لدى طلاب العلم، فصنَّف في الفقه، والحديث، وأصول الدين، وأصول الفقه.

فمن مؤلّفاته: «الحواشي المدنية على شرح ابن حجر للمقدمة الحضرمية» ( $^{(7)}$ )، و «تحفة المحتاج بشرح المنهاج» ( $^{(3)}$ )، و «زَهر الرُّبى في بيان أحكام الربا» ( $^{(8)}$ )، و «الفوائد المدنية فيمن يُفتَى بقوله من أئمة الشافعية» ( $^{(7)}$ )، و «كاشف اللثام عن حكم التجرد قبل الميقات بلا إحرام» ( $^{(8)}$ )، و «شرح جمع الجوامع» ( $^{(8)}$ ).

<sup>(</sup>١) سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، للمرادي (٤: ١١٢).

<sup>(</sup>٢) الأعلام، للزركلي (٦: ١٥٢).

<sup>(</sup>٣) مطبوع، حاشية مهمة في الفقه الشافعي فيها فوائد وتقريرات وفرائد غزيرة.

<sup>(</sup>٤) غير مطبوع.

<sup>(</sup>٥) غير مطبوع.

<sup>(</sup>٦) مطبوع، مرجع مهم لدى طلاب الفقه الشافعي في بيان مصطلحات المذهب والأقوال والأوجه والطرق وغيرها من الفوائد.

<sup>(</sup>٧) مطبوع، كتاب مخصص في مسألة حكم التجرد قبل الميقات بالا إحرام.

<sup>(</sup>٨) غير مطبوع.

خامسًا: وفاته

تُوفِّي في شهر ربيع الأول سنة أربع وتسعين ومئة وألف ١١٩٤هـ، تغمّده الله تعالى برحمته.



## 10- إبراهيم الباجوري(١) (ت١٢٧٦هـ)

أُولًا: اسمه ونسبه

الشيخ العالم إبراهيم ابن الشيخ محمد الجيزاوي بن أحمد الباجوري الشافعي.

## ثانيًا: مولده ونشأته

ولد في بلدة باجور بمحافظة المنوفية في مصر سنة ١١٩٨هـ، نشأ في حجر والده محمد الجيزاوي، فكان اهتمامُ والده أن يحفظ القرآن الكريم منذ الصغر، فحَفِظ القرآن وجوَّده، ثم أرسل به إلى الجامع الأزهر سنة ١٢١٢هـ وسِنُّه إذ ذاك ١٤ سنة ليدرس علوم الأزهر المُقرَّرة حينئذ مثل: التفسير، والفقه، والعربية، والمنطق، وعلم الكلام، وغيرها من العلوم (٢).

فجدَّ واجتهدَ في تحصيل العلم حتى قدِم الاحتلالُ الفرنسي إلى مصر سنة ١٢١٣هـ، فخرج منها وتوجَّه إلى الجيزة، وأقام بها مُدّة وجيزة، ثم عاد إلى الأزهر الشريف ليُكمِلَ رحلته في الدراسة والتعلُّم فتتلمذ فيه على أعلامِ

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: معجم المطبوعات العربية، ليوسف سركيس (٢: ٧٠٥)، والأعلام، للزركلي (١: ٧)، وحلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، لعبد الرزاق البيطار (١: ٧)، وحاشية الباجوري على جوهرة التوحيد، تحقيق: د. على جمعة.

<sup>(</sup>٢) معجم المطبوعات، ليوسف سركيس (٢: ٥٠٧).

عُلَماء الأزهر الشريف مثل: الشيخ العَلّامة مُحمَّد الأمير الكبير المالكي الذي أجازه بجميع ما ورد في ثبته، والشيخ الإمام عبد الله الشرقاوي الشافعي شيخ الجامع الأزهر، والشيخ الإمام عُمدة الجَهابذة حسَن القُوَيسني شيخ الجامع الأزهر، وفي فترة وجيزة ظهَرت عليه آيات النجابة، وصار ذا شأن عظيم، تميَّز بالدقة في العبارة وفصاحة اللسان والبيان، وسَعة بالاطلاع، قعد في الأزهر للتدريس وأصبحت له حلقة يؤمُّها الطلاب من كل مدينة وقرية، ويتوافد عليها العلماء، وكان مستمرًا مع القرآن الكريم بترتيله وقراءته، وكان يقضي وقته من أول النهار حتى العشاء مع الطلاب يدرِّس لهم، ويؤلِّف الكتب، وإذا فرغ من أول النهار حتى العشاء مع الطلاب يدرِّس لهم، ويؤلِّف الكتب، وإذا فرغ من هذا جلس يرتِّل القرآن بصوتٍ جميلِ شجِيٍّ يسعى لسماعه مئات الناس (۱).

كان يمتاز رضي الله عنه بالهيبة والوقار والحرص على إعلاء كرامة علماء الأزهر في مواجهة السلطة، وكان عباس باشا الأول والي مصر في عصر الشيخ يحضر دروسه ويأتي لزيارته.

#### ثالثًا: ثناء العلماء عليه

قال مؤرِّخ عصرِه عبد الرزاق البَيطار: «شيخ الوقت والأوان، المستوي في فضائله على عرش كَيران (٢)، وظهر على ذوي الكمال بسعة اطلاعه... فهو العالم العامل، والجَهبذ الكامل، الجامع بين شرَفَي العلم والتقوى... وله ولَهُ عظيم وحبُّ جَسيمٌ لآل بيت النبي الكريم عليه الكريم الكريم

<sup>(</sup>١) معجم المطبوعات، ليوسف سركيس (٢: ٥٠٧).

<sup>(</sup>٢) اسم لكوكب معروف باسم زحل.

<sup>(</sup>٣) حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، للبيطار (١: ٧).

## رابعًا: تصانيفه

ألَّف الشيخ الباجوري في علوم عديدة من علوم الشريعة، فألَّف في الفقه، وأصول الفقه، وعلم الكلام والمنطق، والشمائل، وغير ذلك من المؤلَّفات النافعة التي تدلُّ على سَعةِ أُفقِه وغزارة علمه.

من مُؤلَّفاته: «حاشية الباجوري على ابن قاسم»(۱)، و «مَنح الفَتّاح شرح ضوء المصباح»(۲)، و «تحفة المريد شرح جوهر التوحيد»(۳)، و «حاشية على متن السُّلَّم»(٥)، و «المواهب اللدُنّية»(١). وغير ذلك من المؤلَّفات النافعة.

## خامسًا: وفاته

تُوفِّي سنة ١٢٧٦هـ، ودُفِن بتربة المُجاوِرين، رحمه الله وأسكَنه فسيح جناته.



<sup>(</sup>١) مطبوع، من أنفع الحواشي في الفقه الشافعي، وهي حاشية على شرح ابن قاسم على متن أبي شجاع.

 <sup>(</sup>٢) مطبوع، كتاب مختصر وسهل في أحكام النكاح، شرح منظومة ضوء المصباح للعلامة عبد الله باسودان.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب تدريسي اعتنى به العلماء وطلاب العلم، شرح متن الجوهرة في العقائد للعلامة اللقاني.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، يعدُّ من أهم الشروح النافعة على متن السنوسية في العقائد للعلامة السنوسي.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، كتاب واسع ومرجع جيد للمطالعة في علم المنطق، شرح منظومة السُّلَم للعلامة الأخضري.

<sup>(</sup>٦) مطبوع، من أهم المراجع في الشمائل المحمدية، وهو حاشية على كتاب الشمائل المحمدية للإمام الترمذي.

## ١٦\_ أحمد زيني دحلان(١) (ت١٣٠٤هـ):

## أُولًا: اسمُه ونسبه

هو الإمامُ الأجَلّ السيد أحمد ابن السيد زيني بن أحمد بن عثمان بن نعمة الله ابن عبد الرحمن دَحلان، سلطان الأولياء، السيد الشريف الحَسَني الحُسَيني.

## ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد في مكة سنة ١٣٣٢هـ، حَفِظ القرآن العظيم في أوّلِ نشأته، وفاق أقرانه في عَزمِه وهِمّته، ثم أقبل على الاشتغال بالعلوم واستفادة المنطوق والمفهوم، وحَفِظ جملةً من المتون في سائر الفنون، كما هي عادة العلماء الفحول؛ منها: متن «البهجة» لابن الوردي وهي خمسةُ آلاف بيت وزيادة، و «الزبد» لابن رسلان وهو ألف بيت وزيادة، و «أبي شجاع» وثلاثتها في الفقه الشافعي، و «عُقود الجُمان في المعاني والبيان»، ومتن «ألفية ابن مالك» في النحو، ومتن «الأخضري» في المنطق، ومتن «الشاطبية» في القراءات، ومتن «الجوهرة» و «السنوسية» في علم الكلام، وغير ذلك من المتون المُحرَّرة، واستمر على تلك الحال إلى أن ظهرت عليه أماراتُ الذكاء والنباهة حتى طار ذِكرُه في جميع البلادِ (٢٠).

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: نفحة الرحمن في بعض مناقب الشيخ السيد أحمد بن زيني دحلان، لشطا الدمياطي، والأعلام، للزركلي (١: ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) نفحة الرحمن في بعض مناقب السيد أحمد بن زيني دحلان، لشطا الدمياطي.

وقد أخذ العلومَ عن كثير من العلماء الناصحين والجهابذةِ الفُضَلاء المُحقِّقين منهم العالم العلامة الشيخُ عثمان بن حسن الدمياطيُّ الأزهريُّ المَكي الشافعي، والعلامة عبدُ الله الشرقاويُّ الشافعي الأزهري، والعلامةُ محمَّدُ الأميرُ الكبيرُ المالكيّ، والشيخُ العالمُ مُحمَّد الشنوانيُّ الشافعيُّ رضي الله عنهم.

حتى إنّ شيخه عثمان الدمياطي قبل وفاتِه بثلاثٍ من الأعوام ترَكَ التدريس وجعل السيد أحمد موضِعَه في تعليم الطلبة الكرام، وأمَرَه بقراءة «صحيح البخاري» ذي الشأن العظيم، وتتميم ما وقف عليه من «حاشية الصبّان على شرح الأشموني شرح ألفية ابن مالك»، وحضر درسَه جمعٌ من الأفاضل والأعيان.

وكان رضي الله عنه يشتغل بالعلم والتأليف ليلًا ونهارًا، وفي سائر الأوقات، وكان زكيَّ الفَهم، ثابتَ الفِكر والعقلِ، لا ينسى شيئًا ذُكِر له، ولا يغيبُ عن فِكره شيء وقع منه أو حصل له.

وكان رضي الله عنه له اليدُ الطُّولى في التواريخ، وأنساب العرب الكرام، وكان آية في حفظها، وطار صِيتُه، وشاع ذِكرُه بذلك في الأقطار والآفاق، وأذعَن بذلك أهل الفضل والوفاق.

فكان وقتُه كُلُّه مُوزَّعًا ما بين تأليف وتدريس، والصلاة على النبي ولله وتلاوة القرآن وأذكار الصباح والمساء وورد السحر، ومع هذا كله كان في الوفاء مع الناس لا يوجد له نظير. كان سريع الدّمعة، مُجابَ الدعوة، شديد الخشية، كثير الهيبة، لا يردُّ سائلَه، وكان بالطلبة وغيرهم رؤوفًا رحيمًا، يوقِّر كبيرَهم، ويرحَمُ صغيرَهم، ولا ينتصِرُ لنفسِه، بل كان حليمًا، صابرًا على نفسه، ويعفو عمَّن أساء إليه (۱).

<sup>(</sup>١) نفحة الرحمن في بعض مناقب السيد أحمد بن زيني دحلان.

ومن حُسنِ سياسته أنه إذا رأى نَجابةً مِن بعض الطلبة في بعضٍ من الفنون المُدَوّنة أمره بتعليم ما يعرفه لمَن هو دونه، فما مضت بُرهةٌ من الزمان إلا والمسجدُ الحرامُ ملآن بالطلبة، ومن العلماء الأعيان، وانتهت إليه رئاسةُ مشيخة العُلماء ببلاد الحَرَمين، وفتوى السادةِ الشافعية الكرام.

وكان قليلَ الطعامِ جدًّا يأكُل أكلةً بين اليوم والليلة، وكانت تُعدُّ لُقيمات في غالب الأوقات، وفي بَعضِها لا يأكل إلّا خبزَ الشعير مع زَيت الزيتون، لا سيما في رمضان، وكان نومُه قليلًا جدًّا ينامُ من الليل نحو ساعتين، ثم يقومُ لطاعة ربه، وكان يقول: تعودتُ قيامَ الليل من الصغر، وكان أولَ أخذه للعلوم يستغرق معظم الليل في المُطالَعة، ثم ينام قليلًا، ويقوم لعبادة ربه، يُصلِّي الوترَ إحدى عشرة ركعة، وكان يقول لبعض طلبته: لأن أقرأ سطرًا واحدًا مع التحقيق خيرٌ من قراءة الكتاب من أوله إلى آخره بدون تحقيق (١).

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال أبو بكر شطا الدِّمياطي: «هو الإمام الأجَلّ، والبحرُ الأكمل، فريدُ عصرِه وأوانه، والمُقدَّم على أقرانه في زمانه، شيخُ العلم وحامُل لوائِه، وحافظُ حديث النبي ﷺ، وبدرُ سمائه»(٢).

## رابعًا: تصانيفه

ألّف كتبًا كثيرة في شتى العلوم، فألّف في العلوم الشرعية، والبيانية، والنحوية، والرياضية.

<sup>(</sup>١) نفحة الرحمن في بعض مناقب السيد أحمد بن زيني دحلان.

<sup>(</sup>٢) تحفة الرحمن في بعض مناقب السيد أحمد زيني دحلان (ص١٣).

فمن مؤلفاته: «السيرة النبوية»(۱)، و«الفتح المبين في سيرة الخلفاء الراشدين»(۲)، و«حاشية على الزّبد لابن رَسلان»(۳)، و«الدرر السنية في الرد على الوّهابية»(٤)، و«شرح على الآجرومية»(٥).

## خامسًا: وفاته

توفي سنة ٤ · ١٣٠هـ، اشتَدّ به المرض حتى توفّاه الله، وهو مشتغل بكلمة الجلالة، وحُمِل ودُفِن في البَقيع.



<sup>(</sup>١) مطبوع، كتاب واسع في سيرة رسول الله على الخصها من السيرة الحلبية وسيرة ابن هشام والمواهب اللدنية.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، كتاب بيَّن فيه سيرة الخلفاء الراشدين باختصار، وآل البيت الطاهرين.

<sup>(</sup>٣) غير مطبوع.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، كتاب مختصر، يشرح فيه كيفية ظهور الحركة الوهّابية في المملكة العربية السعودية، كما أنه يثبت ذلك بالأمثلة ويحذِّر من مخاطر نشرها بين المسلمين.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، كتاب سهل ومختصر، شرح فيه متن الآجرومية في علم النحو، لابن آجروم.

## ١٧ ـ أحمد بن عمر الشاطري(١) (ت١٣٦٠هـ)

## أُولًا: اسمه ونسبه

هو السيد العلامة أحمد بن عمر بن عوض بن عمر بن أحمد بن عمر بن أحمد بن عمر بن أحمد بن عمر بن أحمد بن علي بن حُسين بن علوي، الشاطري، العَلوي، التريمي، الحضرمي، الشافعي.

## ثانيًا: مولدُه ونشأته

ولد بتَرِيم سنة ١٣١٢هـ من أبوين كريمَين، نشأ في ربوع تَرِيم مسقطِ رأسِه نشأةً مستقيمةً على أحسن الأساليب وأقوامها، وتربَّى تربية دينية أخلاقية على أيدي أساطين الفضيلة والمعرفة من رجالها.

كان رحمه الله عذب الروح، لطيف المَعشر، طَلقَ المُحَيّا، جميلَ الصورة، وكان غيورًا على الشرع، غضوباً عند التلاعب بأحكامه، والزج بها في جَحيم الأهواء.

انتقل إلى الرباط ـ المعهد العلمي الوحيد في ذلك الزمان ـ وألقى نفسه في أحضان ذلك المعهد، فانتهل من المورد النديّ الإمام العلامة عبد الله بن عمر الشاطريّ رضى الله عنه.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: الياقوت النفيس في مذهب ابن إدريس، لأحمد بن عمر الشاطري.

فجدَّ واجتهد في كثير من العلوم والفنون دينيةً وعربيةً ورياضية، ففاق أقرانَه وزملاءه في التلمذة والطلب والتحصيل؛ مما جعلهم يتطلعون له إلى مستقبل باهر وحياة عظيمة، فحَفِظ «البهجة» لابن الوردي، و«الزبد» لابن رَسلان، و«الألفية» في النحو، و«الشَّلم» في المنطق، وغير ذلك من المحفوظات.

ثم بعد ذلك أقعد منصة التدريس، فكان يتولى تدريس الحلقات بالرباط، وكثيرًا ما ينوب عن شيخه الإمام عبد الله بن عمر الشاطري، ثم استعفى من المدرسة بعد ذلك وعقد دروسًا للإفادة جُلُّها في الفقه، فقد ختَم كثيرًا من الكتب منها: «شرح المنهج» مع حواشيه، و «بغية المسترشدين» مع أصولها، و «تجريد البخاري».

#### ثالثًا: ثناء الأئمة عليه

قال الأستاذ محمد بن هاشم بن طاهر: «مِن أظهر الشخصيات البارزة بتريم عِلمًا، وذكاءً، ونُبلًا، وعَفافًا، ورَزانة، وسِيادة».

#### رابعًا: مصنفاته

لقد صنَّف تصانيفَ نافعةً ومُحقَّقةً، وكانت تصانيفُه مبلغَ اهتمام لدى العلماءِ والباحثين في التدريس والحفظ والإتقان.

من مُؤلَّفاته: «نيل الرجا شرح سفينة النجا»(١)، و «الياقوت النفيس في مذهب ابن إدريس (٢).

<sup>(</sup>١) مطبوع، كتاب تدريسي في الفقه الشافعي، شرح كتاب سفينة النجا، للعلامة سالم الحضرمي.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، كتاب تدريسي من أهم كتب الفقه الشافعي، اعتنى مؤلفه بذكر الضوابط والشروط وتصوير المسائل في جميع أبواب الفقه.

خامسًا: وفاته

تُوفِّي يوم الجمعة ١٣٦٠هـ، لَبَّى دعوة ربِّه وأجاب مناديه وهو يتوضأ، رحمه الله تعالى.



## ١٨ عبد الكريم المدرس(١) (ت١٤٢٦ هـ)

#### أُولًا: اسمه ونسبه

هو العلّامة الشيخ عبد الكريم بن محمد بن فتاح بن سُلَيمان بن مصطفى بن محمد المدرس المشهور بالشيخ عبد الكريم بيّارة، مفتي العراق.

## ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد في شهر ربيع الأول سنة ١٣٢٣هـ، في قرية «تكية» في شمال العِراق، بدأ دراستَه عندما بلغ سنّ التمييز، فختَم القرآن الكريم، وبعض الكتب الدينية الصغيرة، تجوَّل في المدارس وترقَّى، ووقع تحت رعاية أحد العلماء من أصدقاء والده فقرأ عنده المقدمات في النحو والصرف، فنشبت الحرب العالمية الأولى، فسافر إلى السلمانية، وبقي مدة وقرأ فيها شرح السيوطي على ألفية ابن مالك، ثم رحَل من السلمانية، ودخل مدرسة (خانقاه دورود) في إدارة حضرة الشيخ علاء الدين ابن الشيخ عمر ضياء الدين ابن الشيخ عثمان سراج الدين، فرعاه رعاية أبوية مادية ومعنوية، فدرس النحو والمنطق، وآداب البحث والفقه والفلك.

ثم بعد ذلك أقام في مدرسة أبي عُبَيدة عند الأستاذ العالم الجليل المُلّا

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته: علماؤنا في خدمة العلم والدين، لعبد الكريم المدرس، عُنِي بنشره محمد بن علي القره داغي (ص٣٢٤).

محمد سعيد العبيدي، فبدأ «ببرهان الكلنبوي في المنطق»، ثم انتقل إلى خانقاه حضرة الأستاذ خالد، والمدرِّس حينئذ العَلَّامة الشيخ عمر القُرَّه داغي، فدرَس عليه علوم البرهان، والتشريح، والحساب، والحكمة، والبلاغة، والفقه، فحصل على الإجازة العلمية من شيخه العلَّامة عُمَر القُرَّه داغي، وذلك في مَحفَل كبير حضره كبار العلماء سنة ١٣٤٤هـ، ثم بعد فترة استلم التدريس في بيّارة للأعوام ١٣٤٧هـ - ١٣٧١هـ، حيث خَرَّج في هذه الفترة ما يقارب خمسةً وأربعين طالبًا.

وفي سنة ١٣٧٣ هـ تعيَّن مدرِّسًا في مسجد حاجي حان في محلة ملكندي، وبعدها انتقل إلى كركوك؛ حيث بقي في تكية جميل الطالبان، ثم انتقل إلى بغداد في سنة ١٣٧٩ هـ حيث بقي إمامًا في الجامع الأحمدي، ثم تعيَّن مدرِّسًا في جامع حضرةِ الشيخ على.

اجتمع عليه كثير من الطلّاب من بلاد كثيرة من جاوة، وتركيا، والمغرب، والجزائر، ومن العراق عَرَبها وأكرادها، تكفُلُه السادة النُّقَباء الشُّرَفاء، أولاد السيد الشيخ عبد القادر الكيلاني بالبقاء في الحضرة القادرية؛ لإفتاء المُسلِمين في الأحكام الشرعية، واستمرَّ في إلقاء الدروس على الطلّابِ إلى أن توفّاه الله تعالى.

#### ثالثًا: ثناء العلماء عليه

قال الأستاذ الدكتور عبد الملك السعدي العراقي: «الشيخ المدرِّس كان علمًا من أعلام التدريس، بحرًا واسعًا في الفتوى، فقيهًا ممن تفتخِرُ الأمة بأمثاله، وتخرَّج على يده الكثير من العلماء».

وقال العلّامة المُفكِّر الدكتور مصطفى الزلمي: «العَلّامة الشيخ عبد الكريم المدرس، عالمٌ جليلٌ لا مثيل له في عصره بالنسبة لعلوم الآلة، كان كريمًا وسخِيًّا تجاه من يعرفه ومن لا يعرفه، وكان ملتزمًا بالإسلام التزامًا موضوعِيًّا عن الخرافات والجدل».

#### رابعًا: مصنفاته

كرَّس الشيخُ حياتَه للعِلم، وكان يستغلُّ وقتَ الفَراغ في كتاباتِه ومُؤلَّفاتِه الدينيةِ والأدبية، ترَك العلّامةُ المدرسُ عددًا كبيرًا من الكتُب والدراساتِ يتجاوزُ عددُها ٠٠ مؤلَّفًا، باللغتين العربية والكُردية.

من مؤلفاته: «علماؤنا في خدمة العلم والدين»(۱)، و (إرشاد الناسك إلى المناسك»(۲)، و (إرشاد الناسك إلى المناسك»(۲)، و (إعلام بالغيب وإلهام بلا ريب»(۳)، و (جواهر الفتاوى»(٤)، و (الأنوار القدسية في الأحوال الشخصية»(٥)، و (القصيدة الوردية في سيرة خير البرية»(۲)، و (مواهب الرحمن في تفسير القرآن»(۷).

<sup>(</sup>١) مطبوع، كتاب ذكر فيه المؤلِّفُ من ذاكرته ذكرياته مع العلماء والمشايخ من معاصريه.

<sup>(</sup>٢) غير مطبوع، كتاب في أحكام الحج والعمرة على المذهب الشافعي، وفيه بعض المسائل الهامة التي يحتاج اليها.

<sup>(</sup>٣) غير مطبوع، كتاب في علم أصول الفقه وفيه مسائل في علم الكلام.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، من أهم كتب الفتاوى في الوقت المعاصر، فيه بحوث ومسائل وتحقيقات في جميع أبواب الفقه.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، كتاب مهم ومختصر في الأحوال الشخصية.

<sup>(</sup>٦) مطبوع، قصيدة في سيرة رسول الله عليه.

<sup>(</sup>٧) مطبوع، يُعتبَر من الكتب القيِّمة لباحثي العلوم القرآنية بصورة خاصة وغيرهم من المتخصصين في العلوم الإسلامية بشكل عام.

رابعًا: وفاته

تُوفِّي في يوم الاثنين السابع والعشرين من شهر رجب سنة ١٤٢٦هـ، الموافق شهر آب ٢٠٠٥م، رحمه الله تعالى.



#### ۱۹\_ مصطفى سعيد الخن (ت١٤٢٩هـ)(١)

#### أُولًا: اسمه ونسبه

هو العالم المُرَبِّي مصطفى بن سعيد بن محمود الخنُّ، الشافعيُّ، الميدانيُّ، الدمشقي، شيخ علم أصول الفقه في بلاد الشام.

## ثانيًا: مولده ونشأته

ولد سنة ١٣٤٧ هـ بدمشق في حيِّ المَيدان من أسرة دِمشقية عريقة، كان لها منذ عهودٍ العمادةُ والمَرجعيةُ في الميدان كله.

نشأ الشيخ مصطفى الخن في كنف والدّيه في جَوِّ أُسريٍّ يسودُه الصفاءُ والهَيبةُ والاحترام، ولما بلغ الثامنةَ من العمر؛ ألحَقه والدُه بالكُتّاب، ثم ألحَقه بعد ذلك بمدرسة الجمعية الغرّاء الابتدائية، فلازمها سنةً كاملة، انتقل بعدها إلى المدرسة الرَّسمية التي كانت تُدعى أنموذجَ الميدان.

في صيف • ١٣٥ هـ الموافق ١٩٣١م اكتشف الشَّيخ الخَطَّاط محمد زرزور علائمَ النَّجابة والأهليَّة عند مصطفى الخن، الذي كان أحدَ التَّلاميذ المنتسبين إلى مكتبه لتعلُّم القرآن والخط والحساب؛ فاستأذن والده أن يصطحِبَه معه إلى دروس الشَّيخ حسن حبَنَّكة الميداني في جامع منجك، فسمح الوالد ولم يمانع.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: مصطفى عيد الخن، العالم المربي وشيخ علم أصول الفقه في بلاد الشام، لمحيى الدين ديب مستو.

وكان الشَّيخ الداعية حسن حَبَنّكة قد أسَّس في المسجد مدرسة متكاملة، تشتمل على تعليم الشَّباب المنقطعين لطلَب العلم صباحًا، من بعد صلاة الفجر حتى صلاة الظهر، وتعليم الكبار \_من التُّجار وأصحاب الحرف \_ بعد صلاة العشاء.

التحق التّلميذُ مصطفى الخن أوَّل الأمر بالقسم المسائي، وأُعجِب به شيخُه حسين خَطّاب؛ لما لمِس عنده من مخايلِ الحفظ والذكاء، ونقل إعجابَه إلى الشَّيخ حسن حبنكة، فأوصى به خيرًا.

ولم تمض مدَّة حتى حُبِّب إلى التِّلميذِ النَّجيب طلبُ العلم، فقرَّر الانتقالَ إلى القسم النَّهاري، وكانت تلك خطوة جريئةً موفَّقة، أُقيمت على إثرِها حفلةٌ في بيت الأسرة احتفاءً بأوَّل طالبِ علم ينبُغ في (آل الخن)، وأُلبِس الطالب مصطفى العمامة بدلًا من (الطربوش)، وأعلن الأبُ رعايتَه التامَّة له.

وفي مطلع عام (١٣٦٩هـ-١٩٤٩م) وصل الشيخ مصطفى إلى القاهرة، وانتسب إلى جامعة الأزهر وأُجري للشَّيخ اختبار القَبول، وقُبل في السَّنة الثالثة من كلِّية الشَّريعة، ومن ثَمَّ حصل على شهادة الإجازة التي تؤهِّله للتَّدريس في المدارس الحكومية السُّورية، فأمضى مدَّة الدِّراسة المقرَّرة -سنتان- قبل أن يستحق شهادة الإجازة بتقدير ممتاز.

قد تعرَّف الشَّيخ أثناء دراستِه تلك على علماء أفذاذ في الأصول واللَّغة، وعلى رأسهم العميدُ الدكتور عيسى منون، والدكتور عبد الله موسى، والدكتور مصطفى عبد الخالق، وأخوه الدكتور عبد الغني عبد الخالق، وأفاد منهم كثيرًا في تخصُّصه، كما تزَّود بثقافة إسلاميَّة عالميَّة، ومنهجيَّة واضحة الطَّريق

والهدف، ومسلك تربويِّ رصين الفكرة والتَّطبيق.

عاد الشيخ بعدها إلى دِمشقَ وعمل مدرِّسًا حتى حصوله على شهادة الدكتوراه بموضوع «أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء».

وفي أثناء ذلك اشتغل بالتدريس في كلية الشريعة بجامعة دمشق محاضِرًا، بين عامي (١٣٧٥هـ- ١٣٨٢هـ)، وأُعِير لكلية الشريعة واللغة العربية، بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

وعاد الحنين بالشَّيخ إلى دمشق مجدَّدًا؛ ليصبح بيتُه مَقصِدَ طلابِ العلم والمحبِّين، ومنذ بداية العام الدِّراسي (١٤١٤هـ، ١٩٩٣م)؛ وافق الشَّيخ على التَّدريس في قسم الدِّراسات العليا، التابع لجامعة أم دِرمان، ومركزه مجمَّع أبي النُّور التَّعليمي في دمشق، وعلى رئاسة كلِّية الشَّريعة بقسم التَّخصُّص، التابع لمعهد الفتح الإسلامي بدمشق، وتدريس مادَّة أصول الفقه لطلاب السَّنوات الثلاث في الكلِّية.

#### ثالثًا: ثناء العلماء عليه

قال عنه الشيخ كريم راجح: «عالم البلد عالم الأمة مات في المسجد».

## رابعًا: مصنفاته

بدأ الشَّيخ مصطفى الخن الكتابة في وقت مبكِّر من مسيرته العلمية، وكان يكتب لنفسه أولًا، ثمَّ ساهم في تأليف الكتب المدرسية، ثم اتَّجه إلى التَّأليف العام والتَّحقيق، وكان صدره يتَّسع للمشاركة مع غيره من الأقلام، تأليفًا وتحقيقًا، من مؤلَّفاته: «أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف

الفقهاء»(١)، و «الفقه المنهجي على مذهب الإمام الشافعي»(٢) الذي شارك فيه بالتأليف مع د. مصطفى البغا، والأستاذ على الشربجي.

خامسًا: وفاته

تُوفِّي يوم الجمعة ٢٣ محرم ١٤٢٩هـ الموافق ١ شباط/ فبراير ٢٠٠٨، وهو في صلاة الجمعة، في مسجد الحسن بمنطقة الميدان في دمشق.



(١) مطبوع، عرض فيه المؤلف القواعد الأصولية وتطبيقاتها في فروع الفقه وما نشأ من ذلك خلاف بين الفقهاء، وهي رسالته في الدكتوراه.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، كتاب تدرسي في الفقه الشّافعي، شارك فيه مع د. مصطفى البغا، والأستاذ علي الشربجي.

# ٢٠ نوح القضاة (ت١٤٣٢هـ)(١)

### أُولًا: اسمه ونسبه

نوح بن علي بن سَلمان القضاة العالم الزاهد المفتي الشافعي مذهبًا، من أبرز علماء أهل السنة والجماعة في المملكة الأردنية الهاشمية.

### ثانيًا: مولده ونشأته

وُلِد سماحة الشيخ نوح في بلدة عين جنّا في محافظة عجلون عام ١٣٥٨هـ = ١٩٣٩م، كان والده علي سلمان القضاة فقيهًا شافعيًّا صالحًا محبًّا للعلم، وقد لقّى أبناءه الأربعة وهم: «محمد، ونوح، وهود، وزكريا» العلوم الشرعية والعربية، قبل أن يبعث بهم إلى الشام لتلقي العلوم الشرعية على أيدي علمائها.

سافر الشيخ نوح إلى دمشق؛ حيث أكمل فيها الدراسة الإسلامية من المرحلة الابتدائية حتى نهاية المرحلة الثانوية، ومن مشايخه في هذه المرحلة في الفقه الشافعي والعقيدة الإسلامية: الشيخ عبد الكريم الرفاعي، والشيخ عبد الرزاق الحمصي، والشيخ نايف العباس، وغيرهم، وفي نفس الوقت كان يحضر مجالس الشيخ المربِّي محمد الهاشمي التلمِساني، رحمهم الله جميعًا.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته: سلسلة تراجم علماء الأردن: الدكتور الشيخ نوح القضاة، لشحادة العمري.

ثم التحق بكلية الشريعة في جامعة دمشق، ومكَث فيها أربع سنوات، وهذا مؤشِّر كبير على ذكائه من جهة، وحِرصه على طلب العلم من جهة أخرى، وكان يمضي جُلَّ وقته في تلقي الفقه الحنفي على أيدي كبار العلماء منهم: الشيخ مصطفى الزرقا، والدكتور وهبة الزحيلي، والشيخ عبد الرحمن الصابوني، والشيخ عبد الفتاح أبو غدة، والشيخ فوزي فيض الله، وغيرهم.

تخرَّج الشيخ نوح عام ١٣٨٤هـ الموافق ١٩٦٥م، ثم عاد إلى الأردن يحمل درجة البكالوريوس في الشريعة الإسلامية، فانضم إلى سلك القوات المسلحة، وعمل بجانب الشيخ عبد الله العزب الذي خلفه في منصب الإفتاء في عام ١٣٩٢هـ الموافق ١٩٧٢م.

في عام ١٣٩٧هـ الموافق ١٩٧٧م سافر إلى القاهرة برغبة سمو الأمير زيد بن شاكر رحمه الله، حيث درس أصول الدين وأصول الفقه على يد الشيخ العالم الأصولي عبد الغني عبد الخالق، والفقه المقارن على يد الشيخ المفتي حسن الشاذلي، وتتلمذ على يد شيخ الأزهر عبد الحليم محمود.

في هذه الفترة قدَّم رسالة في جامعة الأزهر بعنوان «قضاء العبادات والنيابة فيها» بإشراف الشيخ محمد الأنبابي، ونال بها شهادة الماجستير في عام ١٤٠٠هـ الموافق ١٩٨٠م.

في عام ١٤٠٦هـ الموافق ١٩٨٦م نال درجة الدكتوراه من جامعة محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، وقدَّم رسالته بعنوان «إبراء الذمة من حقوق العباد».

في عهده تميز الجيش الأردني بوجود إمام راتب في كل وحدة ليؤُمَّ أفراد وحدته ويلقيَ دروسًا دينية، وكان يرتِّب لهذا الإمام برامج ودورات إسلامية إضافية في الفقه الشافعي وتفسير القرآن والحديث والعقيدة.

أسس في الجيش كلية الأمير الحسن للعلوم الإسلامية حيث يصبح كُلُّ من تخرَّج إمامًا في الوحدات العسكرية، وفي عام ١٩٩٢م تولى منصب قاضي القضاة وباشر عمله بإعادة النظر في كثير من الأمور التي وجدها تحتاج إلى إصلاح، ثم قدَّم استقالته بعد عام واحد.

وفي عام ١٤١٦هـ الموافق ١٩٩٦م عُيِّن سفيرًا للمملكة الأردنية الهاشمية لدى إيران حتى عام ١٤٢١هـ الموافق ١٠٠٢م، وفي عام ١٤٢٤هـ الموافق ٤٠٠٢م عمل في الإفتاء في دولة الإمارات العربية المتحدة، ومستشارًا لوزير العدل والأوقاف والشؤون الإسلامية حتى عام ١٤٢٨هـ الموافق ٢٠٠٧م. وفي هذا العام أصدرت الإرادة الملكية السامية بتعيين سماحة الدكتور نوح علي سليمان القضاة مفتيًا للملكة الأردنية الهاشمية بدرجة وزير؛ لتصبح دائرة الإفتاء العام دائرة علمية فقهية دعوية معتمدة على المذاهب الفقهية الأربعة عمومًا، وعلى وجه الخصوص المذهب الشافعي أساسًا ومُنطلَقًا للفتوى في بلادنا المباركة، وذلك لسبين اثنين:

أولًا: أنه المذهب الأكثر انتشارًا في بلادنا عبر التاريخ. ومراعاة الغالب مقصد شرعي.

ثانيًا: أنه مذهب وسطي جمع بين أصول مدرستي الحديث والرأي، وخرج باجتهادات فقهية كانت ـ وما زالت ـ سببًا في تحقيق مصالح الأمة

وجمع كلمتها، وهذا السبب ـ وإن كان متحقِّقًا في المذاهب الفقهية الأخرى ـ إلا أن مذهب الإمام الشافعي حاز قصَبَ السبق فيه.

#### ثالثًا: ثناء العلماء عليه

شهد له الشيخ علي الفقير الربابعة بالخير والصلاح والعلم، وهو ممن رافقه أكثر من نصف قرن.

وقال الدكتور عمر الأشقر: «الشيخ نوحٌ ممن يُشهَد له بالخيرية والتقوى، فهو صاحب كلمة وأمانة، ودودٌ ومحِبٌ، حريص على الدعوة ونشرها، عرَفتُه معطاءً في علمه، جادًا فيه، وفي تعريف الناس به، ممن لا يقصد الناس، بل من الذين يقصدون الله تعالى، يسعى في مصالح الإسلام والمسلمين»(١).

### رابعًا: مصنفاته

كان الشيخ نوح القضاة داعيًا إلى الله تعالى، فكان مُهتَمَّا بالدعوة إلى الله تعالى، والنصح، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وإلقاء الدروس والتعليم، فلم يكن مهتمًّا كثيرًا بالتأليف، ومع ذلك ترك لنا مؤلفاتٍ قَيِّمة.

ومن مُؤلَّفاته: «قضاء العبادات والنيابة فيها» (٢)، و «المختصَر المُفيد في شرح جوهرة التوحيد» (٣)، و «شرح المِنهاج في الفقه الشافعي» (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: موقع ويكبيديا على الشبكة العنكبوتية، ترجمة الشيخ نوح القضاة.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، وهي رسالته في الدكتوراه.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب تدريسي سهل ومختصر شرح فيه منظومة الجوهرة للإمام اللقاني في عقيدة أهل السنة والجماعة.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، شرح فيه كتاب المنهاج للإمام النووي، شرح فيه العبادات فقط.

## خامسًا: وفاته

بعد استقالة سماحة الشيخ من الإفتاء شعر بالألم الجسدي، وأُدخل مدينة الحسين الطبية للعلاج، ثم أمر جلالة الملك عبد الله الثاني ابن الحُسَين بأن يُعالَج الشيخُ على نفقته في أيِّ مكان في العالم، وعلى يَدِ مَن يختارُ من الأطباء، فرحل الشيخ إلى النمسا، ورجع وهو يتوجَّه إلى ربِّه بالدعاء، وفي صباح يوم الأحد ١٣ محرم لعام ١٤٣٢هـ، الموافق ١٩ كانون الأول لعام صباح يوم الأحد ١٣ محرم لعام المولى رحمه الله تعالى، وقد شارك في التشييع عددٌ من الأمراء، والوزراء، والأعيان، والنُّوّاب، وعلماء الدين الإسلامي، والمسؤولين المدنيين والعسكريين، وآلاف المواطنين من أهالي محافظة عجلون، والمملكة عامة.



# ٢١ - الحبيب سالم بن عبد الله الشاطري (ت١٤٣٩هـ)(١)

# أُولًا: اسمه ونسبه

هو الحبيب العَلّامة الفقيه المُسنِد المُربِّي الداعية إلى الله سالم بن عبد الله ابن عمر بن أحمد بن عمر بن أحمد بن علي بن حسين بن علوي الشاطري... بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسين السبط ابن الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنهم.

والشاطري: هو لقبُ جَدِّه علوي، ولُقِّب بذلك؛ لأنه شاطرَ أخاه أبا بكر الحبشي جميع أموالِه مُواساةً له.

# ثانيًا: مولده ونشأته

ولد بتريم سنة ١٣٥٩ هـ، ونشأ بها في بيئة صالحة في عصر مليء بالعلماء والصلحاء في مختلف الفنون، أقبل على التحصيل وأخَذَ عن أخيه أبي بكر وأخيه المهدي كثيرًا، والشيخ عبد الله بازغيفان، ومن ثَمَّ التحق برباط تريم، وأخذ عن العلامة الشهيد الحبيب محمد بن سالم بن حفيظ النحو، والفقه، وعن والفرائض، والبلاغة، والفلك، وأخذ عن الشيخ سالم بُكير الفقه، وعن جماعة كثيرين.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: عقد الجوهر في علماء الربع الأول من القرن الخامس عشر، ليوسف المرعشلي (ص٢٤٤)، ومركز دوعن العلمي للدراسات والبحوث، على الفيسبوك.

ثم ارتحل إلى مكة المكرمة نحو سنة ١٣٧٦هـ للاستزادة في طلب العلم الشرعي، ومكث بها مدة، وأخذ عن كبار علماء مكة آنذاك، ومن أشهرهم: العلامة السيد علوي بن عباس المالكي، فأخذ عنه جُلَّ العلوم الشرعية والآلية، وعن الشيخ حسن بن محمد المشاط السيرة والنحو، وأخذ عن الشيخ المُسنِد محمد بن ياسين الفاداني، والشيخ عبد الله بن سعيد اللحجي الحضرمي، فكان رحمه الله يتلقَّى طلب العلم في مكة المُكرَّمة بالمسجد الحرام في اليوم والليلة اثني عشر درسًا في فنون شتّى، وكلُها يطالع لها ويلخصها.

عاد في سنة ١٣٨١هـ من مكة المكرَّمة إلى بلده لنَشرِ العلم الشريف والدعوة إلى الله تعالى، فحصل به النفع العام والخاص، وازداد نشاطُه في التدريس والدعوة إلى الله تعالى في مدرسة شمسان الحكومية، وفي مسجد الإمام العيدروس وكان متوليًّا ومأذونًا شرعيًّا في عقود الأنكحة، وكان خطيبًا، وكان يعقِدُ الحلقاتِ والدروسَ في المنطقة وخارجها.

تعرَّض من قِبَل الحزب الاشتراكي الشيوعي في ذلك الوقت إلى مِحَن كثيرة، منها: السجن والتعذيب سنة (١٤٠٠هـ -١٩٨٠م) لمدة تسعة أشهر ونصف تقريبًا، وكانت محاولةُ الاغتيالِ التي نجّاه الله منها، وأصيب بكسور جلس على إثرها في المستشفى، والتف الناس حوله ونجّاه الله من الموت المُحتَّم؛ وكان سببَ ذلك إسكاتُ صوتِه وإيقافُ نشاطه الدعوي وتبصيرُه للناس بما يستهدف عقيدتَهم ودينهم وأخلاقهم وكشفَه لمؤامراتهم الخبيثة ضد الإسلام والمسلمين، كما تعرَّض للقتل والتعذيب شيخُه العلامة علي بن محمد باحميش الذي استُشهد رحمه الله تعالى.

ورحل للدعوة إلى الله تعالى ونشر العلم الشريف إلى عدد من البلدان، منها: إندونيسيا، وسنغافورة، وسيرلانكا، وماليزيا، وبروناي، وعُمان، والخليج، وإفريقيا، وغيرها.

#### ثناء العلماء عليه

قال عنه علماء تَريم: الفقيه الشافعي، المُرَبِّي، الداعية إلى الله تعالى، سلطان العلماء، المدير العام لرباط تَريم العلمي، أحد أبرز دور العلم الشرعي بالمدينة، تخرَّج على يده الآلاف من العلماء، والدعاة، والمصلحين، الذين كان لهم دورٌ في نشر الوعى والثقافة والعقيدة الإسلامية حول العالم.

#### ثالثًا: مصنفاته

كان الشيخ داعيًا إلى الله تعالى صباحًا ومساءً مُهتَمَّا بالدعوة إلى الله تعالى، ومهتمَّا بالتعليم، ولم يهتم كثيرًا بالتأليف ممتثلًا في ذلك طريقة والده عبد الله بن عمر الشاطري، ومع ذلك ترك لنا مؤلَّفاتٍ قَيِّمة، منها: «الفوائد الشاطرية في النفحات الحرمية»(۱)، و«نظم بعض المسائل والضوابط الفقيهة»(۲)، و«نيل المقصود في مشروعية زيارة نبي الله هود عليه السلام»(۳).

### رابعًا: وفاته

توفي في ليلة السبت بجدة في ٣٠ من شهر جمادي الأولى عام ١٤٣٩هـ

<sup>(</sup>١) مطبوع، وهي مجموعة كبيرة من الدروس في التفسير وعلوم القرآن وغيره مما تلقاه عن شيخه علوي بن عباس المالكي بمكة المكرمة وغيره.

<sup>(</sup>٢) غير مطبوع.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب يتحدث عن مشروعية زيارة نبى الله هود عليه الصلاة والسلام.

الموافق للسادس عشر من شهر فبراير لعام ٢٠١٨م بعد أن تألم في قدَمِه وعُملت له عملية جراحية، وبعدها بعدة أيام انتقل إلى رحمة الله، رحمه الله ونفعنا الله به في الدارين آمين.



#### ۲۲\_ الحبيب زين بن سميط(۱)

### أُولًا: اسمه ونسبه

هو العلامةُ، المحقِّقُ، الفقيهُ، السيد، الحبيب، زين بن إبراهيم بن زين بن محمد بن زين بن عبد الرحمن... بن عبيد الله بن أحمد المهاجر بن عيسى بن محمد النقيب بن علي العريضي بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسين السبط ابن الإمام علي بن أبي طالب، والإمام علي زوج فاطمة بنت سيدنا محمد عليه.

# ثانيًا: مولده ونشأته

ولد سنة ١٣٥٧هـ الموافق ١٩٣٦م بمدينة جاكرتا بإندونيسيا في أسرة متدينة، كان والده يأخذه في صغره إلى مجلس علوي بن محمد الحداد، ويحضر به أحيانًا إلى مَدرَس علي بن عبد الرحمن الحبشي الذي كان يقيمه في بيته بكويتانج، تعلم في مدارس جاوة القراءة والكتابة، وتلقى القرآن الكريم وعلم التجويد، ثم في عام ١٣٧١هـ الموافق ١٩٥٠م رحل به والده وبإخوته إلى حضرموت، وعمره نحو أربع عشرة سنة؛ خوفًا عليهم من الفتنة والفساد، ثم عاد والده إلى إندونيسيا، ولم يلتق الوالد بولده بعد أن هاجر إلى

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته: زين بن سميط، المنهج السوي شرح أصول طريقة السادة آل باعلوي، دار الفتح للدراسات والنشر.

حضرموت إلا بعد سنوات طويلة في الحرمين الشريفين عندما حج.

فشمّر الحبيب عن ساعد الجد في الطلب والتحصيل، فأخذ على العلامة الحبيب محمد بن سالم بن حفيظ.. فحفظ عليه متن «الزبد» في الفقه، ومتن «إرشاد الغاوي إلى مسالك الحاوي»، وأخذ عن الحبيب عمر بن علوي الكاف النحو والصرف والبيان، وحفظ «ألفية ابن مالك»، وأخذ عن الفقيه مفتي تريم سالم سعيد بُكّير باغيثان، وقرأ الأصول على الشيخ فضل بن محمد بافضل، وغيرهم من العلماء، فنال الحبيب إعجاب مشايخه؛ لتميّزه وذكائه وتفوّقه على أقرانِه، وحسن تأدبه وسلوكه وأخلاقه.

بعد مُضي تلك الأعوام التي قضاها في مدينة تَريم أشار عليه شيخه محمد بن سالم بن حفيظ بالانتقال إلى مدينة البيضاء في أقصى جنوب اليمن للتدريس في رباطها، والمشاركة في واجبات الدعوة إلى الله هناك، وذلك بعد طلب من مفتي البيضاء محمد بن عبد الله الهدار، فتوجَّه إلى هناك مارًّا في طريقه بمدينة عدن؛ حيث التقى بسالم الشاطري، وكان سالم الشاطري آنذاك خطيبًا وإمامًا.

فاستقبله محمد الهدار وفرح به، وزوّجه الهدار ابنته وأجازه بمروياته، وكان الحبيب زين بن سميط يحضُّر دروسَه ومجالسه العامة، ويعُدُّه من أكبر شيوخه الذين انتفع بهم، وإن لم يقرأ عليه في الكتب العلمية كثيرًا كما قرأ على غيره، وكان الساعد الأيمن للهدار، وكان الهدار يستعين به في إقامة الدروس العلمية، وأنابه عنه أيضًا في الإجابة على الاستفتاءات الفقهية.

وبعد إحدى وعشرين سنة من بقائه في البيضاء والدعوة إلى الله هاجر إلى الحجاز، ثم دُعيَ لافتتاح رباط عبد الرحمن بن حسن الجفري في المدينة

المنورة، فاستقرَّ به المقام فيها منذ رمضان عام ٢٠١٦هـ، واشترك هو وسالم الشاطري في القيام بأعباء رباط الجفري مدة اثنتي عشرة سنة، وكان يفد إلى الرِّباط الكثير من طلاب العلم، من أنحاء متعددة من البلاد الإسلامية، وتخرج على يدي زَين بن سميط الكثيرُ منهم، ورغم كثرةِ طلبتِه وتزايدهم وانشغالِه بتدريسِهم، فقد أخذ هو العلم أيضًا عن عددٍ من العلماء المقيمين بالمدينة المنورة، فأخذ علم الأصول عن زيدان الشنقيطيِّ المالكي، وكان يُقرَأ عليه في المسجد النبوي في جلسة خاصة معه، كما لازمَ الاشتغالَ على أحمد بن محمد حامد الشنقيطي أحد أئمة الوقت في علوم اللغة وأصول الدين.

وما زال الحبيب زين بن سميط قائمًا بالدروس العلمية والدعوة إلى الله تعالى، والعناية بطلبته وتوجيههم، وإرشاد السالكين وتربية المريدين، وتحرير الفتاوى الفقهية التي تَرد عليه من سائر البلدان، نفع الله به الإسلام والمسلمين.

#### ثالثًا: ثناء العلماء عليه

قال الحبيب السيد أبو بكر بن علي: «العالم الفقيه، حافظ المذهب، النحوي المشارك في شتى العلوم، العارف بالله والدال عليه بمواعظه ورقائقه الصوفية، ذي الطلعة العلوية السلفية»(١).

وقال العلامة المُسنِد الشيخ محمد نمر الخطيب: «صاحب الفضيلة، العلامة الذائق، الرباني الفائق»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: قبسات من نور في إيضاح حياة سيدي الوالد الداعي إلى الله الحبيب علي بن أبي بكر بن علوي المشهور، لأبي بكر بن علي المشهور.

<sup>(</sup>٢) انظر: صفحة الفيسبوك: أعلام تَريم الحبيب زين بن إبراهيم بن سميط.

## رابعًا: مصنفاته

اعتنى الحبيب زين في تصانيفه بتوضيح طريقة آل باعلوي في الزهد والتصوف وتدعيم ذلك بالكتاب والسنة، ومن مؤلفاته: «المنهج السوي شرح أصول طريقة السادة آل باعلوي» (۱)، و «الفيوضات الربانية من أنفاس السادة العلوية» (۲)، و «هداية الطالبين في بيان مُهِمّات الدين» (۳)، والأجوبة الغالية في عقيدة الفرقة الناجية» (٤).



<sup>(</sup>١) مطبوع، يشرح فيه مؤلفه أصول طريقة السادة آل باعلوي وآدابها، بأدلة من الكتاب العزيز، والسنة الثابتة وأقاويل السلف والأئمة، ناثرًا فيه من المسائل والفوائد العلمية ونوادر النقول والحِكَم، ما تقرُّ به الأعين، وتبتهج به النفوس.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، كتاب يتحدث عن التفسير الإشاري في معاني كلامه تعالى وكلام نبيِّه على الله على الله على الم

<sup>(</sup>٣) مطبوع، كتاب يشرح فيه المؤلف حديث جبريل عليه السلام في بيان معنى الإسلام والإيمان و الاحسان.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، كتاب يبين فيه المؤلف عقيدة أهل السنة والجماعة مدعمة بالكتاب والسنة.

### ٢٣ مصطفى البغا(١)

### أُولًا: اسمه ونسبه

الشيخ العالم الجليل أبو الحسن مصطفى ديب البغا الميداني الدمشقي، من أبرز علماء الشافعية في الوقت المعاصر.

## ثانيًا: مولده ونشأته

ولد الشيخ في دمشق في حي الميدان عام ١٩٣٨م، ونشأ بها وترعرع فيها، فتعلم القرآن الكريم على الشيخ خيرو ياسين عندما كان في المرحلة الثانوية، وحفظ القرآن فأجازه به، وتعلَّم عند شيخ القرّاء حسين خطاب، ومحمد كريم راجح، والدكتور وهبي سليمان غاوجي الألباني، والشيخ عبد الفتاح أبو غُدّة، والدكتور مصطفى سعيد الخن.

درس في معهد التوجيه الإسلامي الذي أسسه الشيخ حسن حبنكة الميداني، ثم تخرج منه وذلك في عام ١٩٥٩م. ثم درس في كلية الشريعة في جامعة دمشق لمدة أربع سنوات، وتخرج منها عام ١٩٦٣م، ثم حصل على الماجستير والدكتوراه في أصول الفقه من كلية الشريعة في جامعة الأزهر في عام ١٩٧٤م، وكان موضوع رسالة الدكتوراه: «أثر الأدلة المختلف فيها في الفقه الإسلامي».

عُيِّن مدرسًا في كلية الشريعة في جامعة دمشق، وذلك من عام (١٩٧٨م

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته: على موقع الويكيبديا على الشبكة العنكبوتية.

- • • • ٢ م)، تعاقد مع كلية الشريعة في جامعة قطر، لمدة خمس سنوات ( • • • ٢ م) - • • • ٢ م) درَّس في كلية الشريعة في جامعة اليرموك في إربد في الأردن لمدة سنة عام ٢ • • ٢ م، ودرَّس في جامعة العلوم الإسلامية العالمية في الأردن عام ٢ • • ٢ م.

### ثالثًا: مصنفاته

لقد تميَّز الشيخ مصطفى البغا بكثرة تصانيفه في العلوم الشرعية، وكان من أكثرها اعتناءً الفقه الشافعي.

ومن مؤلفاته: «التذهيب في أدلة متن الغاية والتقريب»(۱)، و «الفقه المنهجي في الفقه الشافعي»(۲)، و «تعليق على الرحبية في علم الفرائض»(۳)، و «تنوير المسالك بشرح وأدلة عمدة السالك لابن النقيب»(٤)، و «الواضح في علوم القرآن»(٥)، و «نزهة المتقين في شرح رياض الصالحين»(٦).

<sup>(</sup>١) مطبوع، اعتنى المؤلف بذكر الأدلة من الكتاب والسنة على كتاب التقريب لأبي شجاع في الفقه الشافعي.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، كتاب تدريسي في الفقه الشافعي، شارك فيه مع د. مصطفى الخن والشيخ علي الشربجي.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، علق فيه المؤلف على شرح سبط المارديني في شرح الرحبية، وأضاف د. مصطفى في آخر الكتاب مسائل تدريبية في المواريث.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، اعتنى فيه المؤلف بذكر الأدلة من الكتاب والسنة على كتاب عمدة السالك لابن النقيب.

<sup>(</sup>٥) مطبوع، كتاب يتحدث عن علوم القرآن والسنة النبوية، شارك فيه المؤلف مع محيي الدين مستو.

<sup>(</sup>٦) مطبوع، كتاب في علم الحديث يشرح كتاب رياض الصالحين للإمام النووي بأسلوب واضح وسهل، شارك فيه مع مصطفى سعيد الخن، ومحيي الدين مستو، وعلي الشربجي، ومحمد أمين لطفى.

# ۲٤ محمد بن على الخطيب(١)

### أُولًا: اسمه ونسبه

هو الشيخ الفقيه محمد بن علي بن عبد الرحمن ابن الشيخ أبي بكر بن أحمد بن عبد الله بن أبي بكر الخطيب، الأنصاري التريمي الحضرمي.

### ثانيًا: مولده ونشأته

ولد بتَريم سنة ١٣٧٢هـ، ونشأ نشأة صالحة في حجر والده، تعلَّم القراءة والكتابة عند السيد علي بن أحمد بلفقيه فأتقنهما أتمَّ إتقان.

فطلب العلم عند السيد عبد الله بن علي بن سُميط فأخذ عنه الفقه، فقرأ عليه «سفينة النجا» نحو عشر مرات، وحفظ عليه «صفوة الزبد» في الفقه الشافعي، ثم حضر عند الشيخ عبد القوي بافضل «صحيح البخاري»، و «تفسير الخازن»، وبعض الدروس في النحو.

ثم ذهب إلى رباط تريم رباط العلم، فحضر مجالس الحبيب علوي بن عبد الله، وحضر مجالس الحبيب محمد المهدي بن عبد الله بن عمر الشاطري، وقرأ على العلامة الحبيب حسن بن عبد الله بن عمر الشاطري «المختصر الكبير»، و «الوجيز» للغزالي، وقرأ على الشيخ عمر بن عوض حداد «متن الرحبية» وشرحها، وقرأ على الشيخ محفوظ بن عثمان النحو والفقه، وقرأ على العلامة

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته: رسالة في أحكام الحيض والنفاس والاستحاضة، لمحمد بن علي الخطيب، كتَب الترجمة: محمد أبو بكر باذيب.

الحبيب محمد بن سالم بن حفيظ كتابه «تكملة زبدة الحديث» في المواريث مرتين، و «العدة والسلاح» في فقه النكاح.

ثم لازم العلامة الفقيه مفتي تريم الشيخ فضل بن عبد الرحمن بافضل رحمه الله فقد كان تخرجه عليه، فقرأ عليه «متن أبي شجاع»، ثم «عمدة السالك»، ثم «فتح المعين» ثم «منهاج الطالبين» للإمام النووي، وكرَّره مراتٍ خلال عدة سنوات مع مطالعة «التحفة» لابن حجر، ثم «شرح المنهج» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري، وقرأ عليه في النكاح «المفتاح»، و «زيتونة الإلقاح» للشيخ عبد الله باسودان، وفي النحو «متممة الآجرومية»، و «شرح القطر» لابن هشام، وفي القضاء قرأ «عماد الرضا ببيان آداب القضا» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري.

وهو الآن أحد أعضاء مجلس الإفتاء بتَريم، ومن أعيان الفقهاء بها، مع مباشرته التدريس بين العشاءين في الرباط وفي الأوقات الأخرى.

#### ثالثًا: مصنفاته

امتازت مصنفات الشيخ محمد بالفقه الشافعي؛ لكثرة اعتنائه ومطالعته فتميزت بالتحقيق والتدقيق، ومن مُؤلَّفاته: «رسالة في أحكام الحيض والنفاس والاستحاضة»(۱)، و «رسالة في أحكام الصوم»(۲)، و «تعليقات على مقدمة المنهاج»(۳).

<sup>(</sup>١) مطبوع، كتاب صغير الحجم كبير الفائدة مهم لطالب العلم في هذه المسألة، جمع فيه المؤلف أحكام الحيض والنفاس والاستحاضة في الفقه الشافعي.

<sup>(</sup>٢) مطبوع، رسالة صغيرة الحجم حاوية أحكام الصوم في الفقه الشافعي.

<sup>(</sup>٣) مطبوع، علَّق فيه المؤلف على مقدمة المنهاج للإمام النووي، مأخوذة من تحفة المحتاج بشرح المنهاج للشيخ ابن حجر الهيتمي.





# الباب الثاني منهج البحث والفتوى في المذهب الشافعي

يتكون هذا الباب من خمسة فصول هي:

- الفصل الأول: التعريف بكتب المذهب

- الفصل الثاني: أبرز المصطلحات الواردة في كتب المذهب

- الفصل الثالث: منهجية الفتوى في المذهب

- الفصل الرابع: قواعد الترجيح في المذهب

- الفصل الخامس: فوائد منهجية في المذهب





# الفصل الأول التعريف بكتب المذهب

يتناول هذا الفصل أبرز الكتب التي صُنِّفت في المذهب الشافعي، وتم تقسيم هذه الكتب إلى اثني عشر مبحثًا كما يأتي:

المبحث الأول: أبرز كتب المذهب في عصر التكوين والانتشار: ويتناول أبرز الكتب التي اشتهرت من زمن الإمام الشافعي حتى بداية عصر الشيخين (الرافعي والنووي).

المبحث الثاني: أبرز كتب المذهب في عصر التنقيح والتحرير: ويتناول أبرز الكتب المُعتَمدة من بداية عصر الشيخين حتى نهاية عصر المتأخرين الذين حرَّروا المذهب.

المبحث الثالث: أبرز المتون الدراسية: ويتناول أبرز المتون التي اعتمدها الشافعية المتأخّرون في تدريس المذهب.

المبحث الرابع: أبرز كتب القواعد الفقهية: ويتناول أبرز كتب القواعد والضوابط الفقهية في المذهب.

المبحث الخامس: أبرز كتب أصول الفقه: ويتناول أبرز كتب الأصول في المذهب.

المبحث السادس: أبرز كتب الفتاوى: ويتناول أشهر كتب الفتاوى في المذهب.

المبحث السابع: أبرز كتب أحاديث الأحكام في المذهب. المبحث الثامن: أبرز كتب طبقات رجال المذهب. المبحث التاسع: أبرز كتب تخريج الفروع على الأصول. المبحث العاشر: الكتب التي اعتنت بمنهجية الفتوى في المذهب. المبحث الحادي عشر: كتب ومؤلفات في مسائل خاصة. المبحث الثانى عشر: أبرز الكتب المعاصرة.



# المبحث الأول أبرز كتب المذهب في عصر التكوين والانتشار

١- كتاب «الأم» لإمام المذهب محمد بن إدريس الشافعي المُطَّلبي (ت٢٠٤هـ):

أصل الكتاب إملاءات أملاها الإمام الشافعي على طلابه في مصر، جمَعها الربيع المرادي، ثم قام بعرضها على الإمام ودارسها معه وقام بمراجعتها وتهذيبها.

قام الشيخ سراج الدين البلقيني (ت٥٠٨هـ) بترتيب الكتاب وفق الأبواب والمسائل الفقهية (١١)، كما يُعتَبر كتاب «الأم» من أهم الكتب التي نقلت قول الإمام الشافعي الجديد.

ويعتبر كتاب «الأم» من الكتب الموسوعية التي تبيِّن عمق فقه الإمام الشافعي في طرحه للمسائل الفقهية والاستدلال لها ومناقشة أقوال الأئمة الآخرين، كما يُعتَبر كتاب «الأم» مدونة عظيمة في فقه الخلاف، ومن خلاله يمكن معرفة شخصية الإمام الشافعي الفقهية والأصولية.

ومما ينبغي التنبيه إليه: أن كتاب «الأم» لا يلزم أن تكون كل الأقوال التي فيه معتمدة في المذهب؛ لأن كتب الشافعي كثيرة وأقواله متعددة، وبعضها مفقود، فلزم أن يصار إلى ما حرره علماء المذهب الشافعي.

<sup>(</sup>١) انظر: المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص١١٢).

#### أبرز طبعات الكتاب:

١- طبعة بولاق، عام ١٣٢١هـ.

٢ طبعة دار الوفاء، بتحقيق الدكتور رفعت فوزي، وهي أجود طبعات الكتاب.

٣ طبعة دار قتيبة سوريا، ١٤١٦هـ = ١٩٩٦م بتحقيق: أحمد بدر الدين حسون بعنوان «موسوعة الإمام الشافعي - الكتاب الأم».

## أبرز الكتب التي خدمت «الأم»:

١- «تخريج أحاديث الأم» للإمام أبي بكر البيهقي (ت٤٥٨هـ)، وهو مخطوط.

٢\_ «مرشد الأنام إلى برّ أم الإمام»، للعلامة أحمد بك الحسيني (ت١٣٣٢ هـ)،
 واقتصر فيه على قسم العبادات في أربع وعشرين مجلدًا، وهو مخطوط.

٧- «مختصر المزني» للإمام أبي إبراهيم إسماعيل بن يحيى المزني (ت٢٦٤هـ):

جمع الإمام المزني في كتابه ما علِمَه من أقوال الإمام الشافعي، فنقل من كتب الإمام ومن المسائل التي سمعها منه، ولم ينقلها في كتبه، وضمَّن في «مختصره» اجتهاداته الشخصية، وما أضافه إلى أقوال الإمام، فهو كتاب مستقل بنفسه، وليس اختصارًا لكتاب «الأم» كما زعم البعض (۱).

ويعتبر «مختصر المزني» أول مختصر في الفقه الشافعي، ضبط فيه أصول مسائل المذهب وفروعه، وقد نال من اهتمام علماء الشافعية حتى صار أصل

<sup>(</sup>١) مختصر المزني (ص٧).

كتب المذهب، ورُتِّبت كتب المذهب على منواله(١).

قال عنه الإمام البيهقي: «لا نعلم كتابًا صنف في الإسلام أعظم نفعًا وأعمَّ بركة، وأكثر ثمرة من «مختصره»»(٢).

وقامت مكتبة الكليات الأزهرية، ودار المعرفة بطباعة «مختصر المزني» مع كتاب «الأم»، ونشرته دار الكتب العلمية مستقلًا.

#### أبرز الشروح والمختصرات:

1- تعليقة الإمام أبي حامد الإسفراييني (ت٢٠١هـ)، وهو شرح على «مختصر المزني»، توسَّع فيه مؤلِّفُه في نقل المذاهب والأقوال، وهو مدار كتب العراقيين، والكتاب مخطوط.

٢- تعليقة القاضي حسين المروذي (ت٢٦٦هـ)، وهو شرح على «مختصر المزني»، ولم يُطبع من الكتاب سوى مقدماته، وكتابي الطهارة والصلاة.

٣- تعليقة الإمام أبي الطيب الطبري (ت ٠ ٥ ٤ هـ)، وهو شرح على «مختصر المزني»، وهو عبارة عن موسوعة فقهية ضخمة زاخرة بالخلافات الفقهية ومناقشة الأدلة والانتصار للمذهب، والكتاب مطبوع.

- ٤- «الحاوي الكبير» للإمام على بن محمد بن حبيب الماوردي (ت · ٥٥ هـ).
- ٥ ـ «نهاية المطلب في دراية المذهب» لإمام الحرمين الجويني (ت٧٨ هـ).
- ٦\_ «الشامل» للإمام أبي النصر ابن الصباغ (ت٤٧٧هـ)، وهو شرح حافل

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب في أخبار من ذهب (٣: ٢٧٨).

<sup>(</sup>٢) المجموع شرح المهذب للنووي (١:٧٠١).

بنقل الأقوال والأوجه داخل المذهب، ومناقشة المخالفين للمذهب الشافعي بالأدلة، وقد حُقِّق في رسائل جامعية، ولكنه لم يُطبَع.

٧- «بحر المذهب» للإمام أبي المحاسن الروياني (ت٢٠٥هـ)، وهو شرح مبسوط على «المختصر»، وقد اعتمد فيه على كتاب «الحاوي الكبير» للماوردي مع زيادات في الفروع الفقهية، وهو مطبوع.

٨- «الخلاصة» للإمام الغزالي، والكتاب عبارة عن اختصار وترتيب وتقسيم لكتاب المزني و «مختصره» للإمام أبي محمد الجويني (ت٤٣٨هـ).

# ٣ـ «مختصر البويطي» للإمام أبي يعقوب البويطي (ت٢٣١هـ):

صاغ الإمام البويطي الأحكام الفقهية بطريقة مختصرة مرتَّبة على الأبواب الفقهية، ومقتصرة على أقوال الإمام الشافعي، مع الإشارة إلى اجتهاداته، وقد يذكر أحيانًا أقوال الإمام أبي حنيفة والإمام مالك، وقد يذكر بعض أقوال الصحابة رضي الله عنهم.

يتميز «مختصر البويطي» أنه قُرئ على الإمام الشافعي مباشرة، فأقرَّه وصحَّح بعضًا منه، وقد نقل «المختصرُ» اجتهاداتِ الإمام البويطي الشخصية، وما أضافه إلى أقوال الإمام الشافعي.

٤ - «الحاوي الكبير» للإمام علي بن محمد بن حبيب الماوردي (المتوفى ٤٥٠هـ):

يعتبر الحاوي الكبير شرحًا موسعًا على «مختصر المزني»، استوعب فيه مؤلِّفُه فروعَ المذهب، ووضَّح دقائقه وأدلته، ونقل الخلافات الفقهية داخل المذهب وخارجه، وناقش أدلةَ المخالِفين للمذهب باستفاضة.

ويُعَدّ «الحاوي» من أهم الكتب المُوسَّعة في دقائق المذهب الشافعيّ وأدلته، وموسوعةً فقهيةً زاخرةً بمناقشات آراء المذاهب الفقهية وأدلتهم، وهو من أعظم الكتب التي تنمِّي ملكة الاستدلال والتعامل مع الأدلة الشرعية، ويمكن لطالب العلم أن يستعين به في فهم أدلة المذهب وتوجيهها.

#### أبرز الشروح والمختصرات:

١- «الإقناع» للإمام الماوردي، وهو مختصر «للحاوي الكبير»، والكتاب مطبوع.

٢- «بحر المذهب» للإمام الروياني، اعتمد فيه على الحاوي الكبير، وزاد عليه فروعًا فقهية.

٥ ـ «التنبيه» للإمام أبي إسحاق إبراهيم بن علي الشيرازي (ت٤٧٦هـ):

أخذ الشيرازي مادة الكتاب من تعليقة الإمام أبي حامد الإسفراييني شيخ طريقة العراقيين(ت٢٠٤هـ)، واقتصر الشيرازي في كتابه على مسائل المذهب مجرّدة عن الدليل والتعليل.

ويُعتبَر كتاب «التنبيه» أحد الكتب الخمسة المشهورة عند المتقدمين، والكتب الخمسة المشهورة عند متقدمي الشافعية هي - كما بينها الإمام النووي -: «مختصر المزنى»، و «المهذب»، و «التنبيه»، و «الوسيط»، و «الوجيز» (١).

وقد قامت مطبعة مصطفى البابي الحلبي ودار عالم الكتب بطباعة هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) تهذيب الأسماء واللغات (١: ٣) بتصرف يسير.

أبرز الشروح: ذكر حاجي خليفة ثلاثةً وأربعين شرحًا على «التنبيه»<sup>(۱)</sup>، ومن أشهرها:

1- «نُكَت التنبيه» للإمام أبي زكريا النووي (ت٢٧٦هـ)، وهي من أوائل كتب الإمام النووي، قال الإمام الإسنوي: «لا ينبغي الاعتماد على ما فيها من التصحيحات المُخالِفة لكتبه المشهورة؛ ولعلَّه جمَعها من كلام شيوخه» (٢). والكتاب مخطوط.

٢- «تحرير ألفاظ التنبيه» للإمام النووي، وهو شرح لُغوي يهتم بلُغة الفقه،
 وهو مطبوع.

٣ـ «تصحيح التنبيه» للإمام النووي، وقد انصَبَّ عمل الشارح على الترجيح بين الأقوال التي ذكرها الشيرازي دون ترجيح، والتنبيه على المسائل التي رجح فيها خلاف الراجح في المذهب، وهو مطبوع.

٤ - «كفاية النبيه بشرح التنبيه»، للإمام أبي العباس ابن الرفعة (ت ١٧٨هـ)،
 وهو كتاب توسَّع فيه مؤلِّفُه في الاستدلال، وذكر أقوال الإمام الشافعي، ووجوه
 أصحابه، وهو مطبوع.

• «التصحيح والتنقيح فيما يتعلق بالتنبيه» للإمام جمال الدين الإسنوي (ت٧٧٧)، وهو مطبوع.

٦- «إرشاد الفقيه إلى معرفة أدلة التنبيه»، للإمام الحافظ ابن كثير (ت٤٧٧هـ)،
 وهو مطبوع.

<sup>(</sup>١) كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون (١: ٤٨٩).

<sup>(</sup>٢) المنهاج السوي في ترجمة الإمام النووي، للسيوطي (ص٦١).

# ٦- «المُهَذَّب» للإمام أبي إسحاق إبراهيم بن علي الشيرازي (ت٤٧٦هـ):

أخذ الشيرازي مادة الكتاب من «تعليقة الإمام أبي الطيب الطبري» شيخ طريقة العراقيين (ت٠٥٤هـ)، وذكر فيه الشيرازي الخلافات والوجوه في المذهب مع تعليل هذه الأوجه والأقوال.

ارتكز متقدمو الشافعية على كتابين وهما: «الوسيط» للغزالي، و «المهذب» للشيرازي؛ قال الإمام النووي: «وفي هذين الكتابين دروسُ المدرِّسين وبحثُ المُحصِّلين المحققين، وحفظ الطلاب المعتنين»(١).

وقد قامت دار القلم بطباعة الكتاب بتحقيق الدكتور محمد الزحيلي.

أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

كُتِبَ على «المهذب» شروحٌ كثيرة، ومن أشهرها:

1- «المجموع شرح المهذب»، للإمام النووي صنّفه حتى كتاب الربا إلا أنه لم يُتِمّه، ثم حاول الإمام تقي الدين السبكي (ت٢٥٥هـ) إتمامه فوصل إلى باب المرابحة، ثم أكمله حديثًا الشيخ محمد نجيب المطيعي (ت١٩٨٤م)، وكتاب «المجموع» من أوسع كتب المذهب، ولكن ينبغي لطالب العلم التنبه عند التوثيق من «المجموع» نسبة الأجزاء التي صنّفها الإمام النووي إليه، ونسبة الأجزاء التي صنّفها الإمام النووي، ومن الأخطاء الشائعة توثيق القول المعتمد في الكتاب إلى الإمام النووي، ومن الأخطاء الشائعة توثيق القول المعتمد في المذهب منه.

<sup>(</sup>١) المجموع بشرح المهذب (١: ٣).

وقد قام الدكتور محمد نجيب المطيعي بتحقيق الكتاب وتكملته، وطُبع في العديد من دور النشر.

۲- «البيان في مذهب الشافعي»، للإمام يحيى بن سالم العمراني (ت٥٥٥هـ)، وهو شرح مبسوط على كتاب «المهذب» توسَّع فيه مؤلفه في الاستدلال ونقل الأقوال الأخرى، وقد قامت دار المنهاج بطباعته بتحقيق قاسم النوري.

٣- «النظم المستعذب في شرح غريب المذهب»، للإمام ابن بطال الرُّكبيّ (ت٦٣٣هـ)، وقد طبعته المكتبة التجارية بمكة المكرمة بتحقيق الدكتور مصطفى عبد الحفيظ سالم.

٤ - «المحرر المذهب في تخريج أحاديث المهذب»، للإمام سراج الدين ابن الملقن (ت٤٠٨هـ)، وهو مخطوط.

٧- «نهاية المطلب في دراية المذهب»، لإمام الحرمين أبي المعالي عبد الملك الجويني (ت٤٧٨هـ):

يُعَدُّ «نهاية المطلب» شرحًا مُوسَّعًا على «مختصر المزني»، قام إمام الحرمين فيه بتحرير المذهب، وذكر الخلاف بين الأصحاب، والتمييز بين قوة هذه الأقوال وضعفها في التخريج على أصول المذهب، مع الاستطراد في بيان المذاهب الأخرى مع شدة التحري في النقل عنهم موضحًا أصول هذه المذاهب.

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة محقق كتاب نهاية المطلب الدكتور عبد العظيم الديب، المقدمة (ص٢٤٧- ٢٨٠).

ويتميز «نهاية المطلب» بكونه موسوعة فقهية ضخمة زاخرة بالقواعد، والضوابط، والفروق، والتخريجات الفقهية، وهو من أعظم الموسوعات التي تنمِّي الملكة الفقهية داخل المذهب؛ ولذلك فقد قامت عليه كتُب القواعد والفروع في المذهب، وهو من أفضل ما كُتِب في المذاهب الأربعة، وقد قيل في مدحه: «منذ صنّف الإمام كتابه «النهاية» لم يشتغل الناس إلا بكلام الإمام»(۱).

وقد قامت دار المنهاج بطباعة الكتاب بتحقيق الدكتور عبد العظيم الديب. أبرز مختصراته:

1- «البسيط»، للإمام أبي حامد الغزالي، ولكنه لم يلتزم بترتيب إمام الحرمين فيه، بل أتى بترتيب بديع لم يُسبَق إليه، وهو أول من قَسَّم الفقه إلى أربعة أقسام: ربع العبادات، وربع المعاملات، وربع المناكحات، وربع الجراح، ثم بدأ كلّ كتابٍ بتمهيد يبين فيه أقسام الكتاب، وأبوابه، وموضوع كل منها(۲)، وقد طبع حديثًا.

٢- «الوسيط»، للإمام الغزالي أيضًا، وهو اختصار لكتاب البسيط. وهو مطبوع.

٣ـ «الغاية في اختصار النهاية»، للإمام العز بن عبد السلام (ت٦٦٠هـ)، وقد طبعته وزارة الأوقاف القطرية سنة ٢٠١٦م.

<sup>(</sup>١) نهاية المطلب في دراية المذهب، لأبي المعالى الجويني، المقدمة (ص٣٦).

<sup>(</sup>٢) نهاية المطلب، المقدمة (ص٢٧٠).

# ٨ـ «الوسيط» للإمام أبي حامد محمد بن محمد الغزالي (ت٥٠٥هـ):

قام الإمام الغزالي باختصار «نهاية المطلب» في كتاب «البسيط»، ثم قام باختصار «البسيط» إلى «الوسيط»، وقد صاغ الغزالي المذهب واستوعبه مبيّنًا قواعد وضوابط الفروع الفقهية.

يتميز «الوسيط» بأنه من أبرز الكتب التي نقّحت المَذهَب وحرَّرته قبل عصر الشيخين، وقد وصف الإمام النووي «الوسيط» بأنه من أحسن كتب المذهب جمعًا وترتيبًا، وإيجازًا وتلخيصًا، وضبطًا وتقعيدًا، وتأصيلًا وتمهيدًا(۱)، وقد قامت دار السلام بطباعة الكتاب مع أربعة شروح بتحقيق الأستاذ: أحمد محمود إبراهيم.

#### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

١- «المطلب العالي بشرح وسيط الغزالي» للإمام أبي العباس ابن الرِّفعة
 (ت ٧١٠هـ)، وقد حُقِّق في رسائل علمية والكتاب مطبوع.

٢ - «شرح مُشكِل الوسيط» للإمام ابن الصلاح الشهرزوري (ت٦٤٣هـ)،
 وقد قامت دار السلام بطباعته مع كتاب «الوسيط».

٣- «التنقيح في شرح الوسيط» للإمام النووي، وقد اشتمل على تعليقات على كتابَي الطهارة والصلاة، ولكنه لم يكتمل، وقد قامت دار السلام بطباعته مع كتاب «الوسيط».

٤\_ «الغاية القصوى في دراية الفتوى» للإمام ناصر الدين البيضاوي
 (۱) انظر: الوسيط في المذهب، لأبي حامد الغزالي، مقدمة التحقيق (١: ١٤).

(ت ٦٨٥هـ)، اختصر فيه مؤلِّفُه «الوسيط»، وعمل على تحرير قواعده الفقهية وبيان على الأصول، ومناقشة المذاهب الأخرى والأقوال والأوجه داخل المذهب، وقد طبعته دار البشائر الإسلامية بتحقيق الدكتور على محيي الدين القره داغي.

# ٩\_ «الوجيز» للإمام أبي حامد محمد بن محمد الغزالي (ت٥٠٥هـ):

يتضمن «الوجيز» مسائل المذهب بشكل موجز مُحرَّر مقعّدة بالقواعد والضوابط، مع الإشارة إلى أقوال أبي حنيفة، ومالك، والمُزَني، في أهم المسائل التي اختلفوا فيها مع الشافعي، والكتاب مطبوع.

ويمثل «الوجيز» حلقة وصل بين كُتُب المتقدِّمين والمتأخِّرين في المذهب، فأصل كتاب «الوجيز» مختصرُ من كتابه «الوسيط»، وكتاب «الوسيط» اختصره من كتابه «البسيط»، وكتاب «البسيط» اختصره من كتاب «نهاية المَطلَب» لإمام الحرمين، وكتاب «نهاية المطلب» يُعتبَر شرحًا على «مختصر المزني»، وعلى «الوجيز» كتَب الرافعي «العزيز بشرح الوجيز»، والذي اختصره النووي في «روضة الطالبين» (۱).

أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب: ذكر العلماء أن للوجيز أكثر من سبعين شرحًا (٢)، ومن أهمها:

١- «العزيز في شرح الوجيز» للإمام الرافعي، ويُسمَّى بالشرح الكبير.

٢- «الشرح الصغير» للإمام الرافعي، وهو اختصار لكتاب الشرح الكبير،
 والكتاب قيد التحقيق.

<sup>(</sup>١) انظر: مختصر الفوائد المكية، للسقاف (ص٦٤-٦٦).

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون، لحاجى خليفة (٢: ٢٠٠٣).

٣ـ «التذنيب في الفروع» للإمام الرافعي، وهو تعليقاتٌ على «الوجيز»، وهو مطبوع.

٤ «التعجيز في اختصار الوجيز» للإمام تاج الدين ابن يونس (٦٧١هـ)،
 وهو مطبوع.

# ١٠ ـ «الخلاصة» للإمام أبي حامد محمد بن محمد الغزالي (ت٥٠٥هـ):

أصل الكتاب من «مختصر المعتصر» للإمام أبي محمد الجويني (ت ٤٣٨هـ)، والذي اختصر فيه كتاب المزني، فجاء الغزالي فاختصر كتاب المزني و «مختصر المعتصر» وأعاد ترتيب المسائل وتقسيمها، وسماه بـ «خلاصة المختصر ونقاوة المعتصر»، ولا تصحُّ نسبة كتاب «الخلاصة» إلى كتاب «الوجيز» للإمام الغزالي (۱).

وترجع أهمية «الخلاصة» إلى أهمية أصله «مختصر المزني» بين كتب المذهب، ويمتاز كتاب «الخلاصة» عن «مختصر المزني» بحسن التهذيب والترتيب والتقسيم والتفريع.

وقد قامت دار المنهاج بطباعة الكتاب بتحقيق الدكتور أمجد رشيد علي.

## 11\_ «التهذيب» للإمام الحسين بن مسعود البغوي (ت١٦٥هـ):

أخذ الإمام البغوي مادة الكتاب من تعليقة شيخه القاضي حسين (٢٦ هـ)، وكان المؤلِّف يذكر المسألة الفقهية، ويُقدِّم لها ما يدل عليها من الكتاب

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة الدكتور أمجد رشيد على كتاب الخلاصة، للغزالي (ص١٣-١٦).

والسنة، ثم يعرِض الآراء والاختلافات الفقهية داخل المذهب وخارجه، ثم يذكر بعد ذلك الفروع التي تندرج تحت هذه المسألة، فهو موسوعة فقهية شاملة غنية بالأدلة ومناقشة الاختلافات الفقهية، والكتاب مطبوع.



# المبحث الثاني أبرز كتب المذهب في عصر التنقيح والتحرير

أثمرت الجهود التي قام بها الإمامان أبو القاسم عبد الكريم الرافعي (ت٦٧٦هـ)، وأبو زكريا يحيى بن شرف النووي (ت٦٧٦هـ) في بداية مرحلة جديدة في التنظير للمذهب الشافعي، وكان جُلُّ عمل المتأخرين الاختيار بين أقوالهما وتحريرها، وقد استقرت الفتوى وتحررت المسائل في هذا العصر بشكل أفضل من عصر المتقدمين، ومن أبرز كتب عصر التنقيح والتحرير:

# ١- «العزيز بشرح الوجيز» للإمام أبي القاسم الرافعي :

قام الرافعي بشرح «الوجيز» للغزالي؛ فحرَّر فيه المعتمَدَ في المذهب، واستوعب خلاف أصحاب الوجوه، وجمَعَ ما في الكتب المطولة، واستفاض في الاستدلال لمسائل المذهب، وسماه بعض العلماء بـ «فتح العزيز»، ويُسمَّى أيضًا بـ «الشرح الكبير».

ويعتبر «العزيز» أحد أعظم كتب المذهب التي اهتمت بضبط الفروع وتحقيقها والاستدلال لها، قال عنه الحافظ ابن كثير: «هو خزانة علم أئمة مذهب الشافعي المبرَّزين للنظار، وإليه يرجع عامة الفقهاء من أصحابنا في هذه الأعصار في غالب الأقاليم والأمصار»(١).

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية، لابن كثير (ص١٤).

وقد طُبِع هذا الكتاب على نفقة جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم بإشراف وتدقيق الأستاذ الدكتور محمد عبد الرحيم سلطان العلماء.

### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

1\_ «روضة الطالبين» للإمام النووي، وهو اختصار لشرح الرافعي مع زيادات.

٢- «الحاوي الصغير» للإمام نجم الدين القزويني (ت٦٦٥هـ) وهو مختصر لشرح الرافعي.

٣- «المهمات في شرح الروضة والرافعي» للإمام جمال الدين الإسنوي (ت٧٧٧هـ)، والكتاب أشبه بحاشية على «الوجيز»، و «الشرح الكبير» للرافعي قصد فيها الإسنوي المناقشة والتعقب لترجيحات الشيخين الرافعي والنووي، وقد قام مركز التراث المغربي بطباعته بتحقيق أبي الفضل الدمياطي.

\$\_ «الأنوار» للإمام يوسف بن إبراهيم الأردبيلي (ت٧٧هـ) والكتاب جمَعَه مؤلِّفه من «الحاوي الصغير» و «الشرح الكبير» و «الصغير» و «المحرَّر» و «الروضة»، وهو مطبوع.

٥ ـ «خادم الرافعي والروضة» للإمام محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (ت٤٩٧هـ) وهو شرح على كتابي «الشرح الكبير» و «الروضة»، والكتاب حُقِّق في رسائل جامعية، ولكنه لم يُطبع.

٦- «التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير» للإمام الحافظ ابن حجر العسقلاني (ت٢٥٨هـ)، وهو من أشهر كتب تخريج أحاديث الأحكام.

٧- «البدر المنير في تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في الشرح الكبير» للإمام سراج الدين ابن المُلَقِّن (ت٤٠٨هـ)، وهو مطبوع، وهو من الكتب المشهورة في التخريج.

# ٢ ـ «المُحرَّر» للإمام أبي القاسم عبد الكريم الرافعي:

تضمن «المحرر» المسائل الفقهية على المذهب الشافعي بشكل مختصر مجرَّد عن الحشو والتطويل مرجِّحًا ما نص عليه معظم الأصحاب، وقد اختلف المحقِّقون في أصل كتاب «المُحرَّر»، فمنهم من نسبه إلى كتاب «الوجيز»، ومنهم من نسبه إلى كتاب «الخلاصة»، والراجح أنه كتاب مستقلّ كما بيَّنَ الإمام ابن حجر الهيتمي (۱).

وترجع أهمية كتاب «المُحرَّر» إلى أنه كان عمدة المختصرات في المذهب الشافعي، وعليه اعتمد الإمام النووي في «المنهاج»، وهو أول من ابتكر طريقة الترجيح في بيان قوة الأقوال والأوجه، أو ضعفهما(٢).

### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

١- «الوضوح شرح المحرر» للمُلّا ابن هداية الله أبي بكر المصنف
 (ت١٠١٤)، وهو مطبوع.

<sup>(</sup>١) تحفة المحتاج بشرح المنهاج، لابن حجر الهيتمي (١: ٣٥).

<sup>(</sup>۲) انظر مقدمة الدكتورة هدى يوسف غيظان على تحقيق كتاب الحيض والاستحاضة والنفاس من المحرر للإمام الرافعي، مجلة دراسات، علوم الشريعة والقانون، المجلد (٤١)، (العدد۲)، ۲۰۱٤م (ص١٢٦٠).

٢- «كشف الدرر في شرح المحرر» للقاضي شهاب الدين الحصكفي
 (ت٥٩٨هـ)، وهو مخطوط.

٣ـ «منهاج الطالبين» للإمام النووي، وهو مختصر للمُحرَّر مع زيادات عليه وتعقُّبات.

## ٣ـ «الحاوي الصغير» للإمام نجم الدين القزويني (ت٦٦٥هـ):

هو مُختصر على "فتح العزيز" للإمام الرافعي، ذكر المسائل الفقهية باختصار شديد مُجرَّدة عن الدليل والتعليل، واكتفى بما رجَّحه مُعظَم الأصحاب دون التعرض للخلاف معتمدًا ما رجَّحه الإمام الرافعي في الأغلب، والكتاب مطبوع في دار ابن الجوزي.

وامتاز الكتاب بالاختصار الشديد مع الجزالة والدقة في الألفاظ، حتى إنّ الكلمات القليلة منه تحوي معاني كثيرة، لا تتبيّن إلا لمن دقّق النظرَ وأدامَ التأمُّل.

### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

1\_ «تحرير الفتاوى الواقعة في الحاوي» للإمام سراج الدين ابن الملقن (ت٤٠٨هـ) وهو «شرح على الحاوي»، والكتاب مطبوع في دار الفتح.

Y\_ «خلاصة الفتاوى في تسهيل أسرار الحاوي» للإمام سراج الدين ابن المُلقِّن أيضًا.

٣- «إرشاد الغاوي إلى مسالك الحاوي» للإمام شرف الدين ابن المقري الزبيدي اليمنى (ت٨٣٧هـ) وهو مختصر للحاوي، وشرحه الإمام ابن حجر

الهيتمي (ت٤٧٠هـ) في شرحين أحدهما «الإمداد بشرح الإرشاد» وهو مخطوط، والثاني «فتح الجواد بشرح الإرشاد» وهو مختصر للشرح الأول، والكتاب مطبوع.

٤- «البهجة الوَردِيّة» للإمام زين الدين الوردي<sup>(۱)</sup> (ت٩٤٩هـ)، وهو نظم على الحاوي تضمن خمسة آلاف بيت، وشرَحها شيخ الإسلام زكريا الأنصاري في «الغُرَر البَهِيّة بشرح البهجة الوردية»، وعلى الشرح حاشيتان مطبوعتان للإمام ابن قاسم العبادي (ت٤٤٩هـ)، والعلامة عبد الرحمن الشربيني (ت١٣٢٦هـ).

## ٤\_ «روضة الطالبين» للإمام أبي زكريا النووي :

تُعتبر «الروضة» مختصرًا من كتاب «العزيز» للإمام الرافعي، حيث قام الإمام النووي باختصار الكتاب بطريقة متوسطة بين الإيجاز وبين الإيضاح، وحذف الأدلة، وزاد على الرافعي في الفروع الفقهية، واستدرك عليه بعض المواطن في تحرير المعتمد في المذهب، وأشار إلى اختلافات المذهب مصطلحات خاصة دقيقة.

وكان منهج النووي في زياداته على «شرح الرافعي» أن يبين ذلك بعبارة

(١) وكان سبب نظمه أنه رأى النبي عَلَيْكُ، قال في البهجة:

لا سِيَّما الحاوِي أقامَ عُذرِي ما كانَ عِندِي أَنَّنِي كُفَّ له نَبِيَّنا بِالمَسجِدِ الحَرامِ نُظِمنَ في خَيطٍ بخَطِّ اتَّسَتَ تَأْوِيلَ رُؤياي بسرِّ المُرسلِ وكلُّ مَن جرَّب نَظمَ النثرِ لَكِن يَمينًا بالَّذي سَهَّلَه وإنّما رَأيتُ فِي مَنامِي وقَدَ دَعا لِي ثُمَّ أعطاني وَرَق فكان ذا النَّظمُ البَدِيعُ العَمَلِ «قلت»، وحتى يقول: «والله أعلم» فكل ما بين ذين العبارتين، هو من زياداته على الرافعي، والتي عُرفت فيما بعد بـ «زيادات الروضة».

ويُعَدُّ كتاب «الروضة» من الكتب الموسوعية التي حقَّقت المذهب وحرَّرته؛ فهذا الكتاب يُظهِر جُهد النووي والرافعي قبله في تحقيق القول المعتمد وتحرير الخلاف في المذهب، وبيان قوة الأقوال والأوجُه أو ضعفها.

### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

1- «التوسط والفتح بين الروضة والشرح» للإمام أحمد بن حمدان الأذرعي (ت٧٨٣هـ)، وقد قصد مؤلِّفُه التعقب والمناقشة لنقل النووي عن الرافعي في «فتح العزيز» والإكثار من النقل عن أئمة المذهب الشافعي وكتبهم، والكتاب حُقق في رسائل جامعية، ولكنه لم يُطبَع.

٢- «روض الطالب» للإمام شرف الدين ابن المُقرِي (ت٧٣٨هـ)، وهو اختصار لكتاب «روضة الطالبين»، وشرحه الإمام زكريا الأنصاري (ت٩٢٦هـ) في «أسنى المطالب» وهو شرح مليء بالأدلة النقلية والتعليلات ونصوص أئمة المذهب، وعليه حاشية مطبوعة للإمام الشهاب الرملي (ت٩٥٧هـ).

٣- «العباب المُحيط بنصوص الشافعي والأصحاب» للإمام صفي الدين المُزجَّد الزَّبيدي (تت ٩٣٠هـ)، وقد اختصر «الروضة» وأضاف لها فروعًا من كتب متفرِّقة، وهو مطبوع في دار المنهاج، وقد شرحه الإمام ابن حجر الهيتمي (ت٢٩٥هـ) في «الإيعاب بشرح العباب»، وهو شرح عظيم جمع فيه المذهب جمعًا لم يُسبق إليه مع مزيد من التحرير والتدقيق والجواب عن المُشكل، والكتاب مخطوط.

# ٥ ـ «منهاج الطالبين وعمدة المفتين» للإمام أبي زكريا النووي:

اختصر الإمام النووي «المنهاج» من كتاب «المُحرَّر» للرافعي، وأضاف عليه مسائل لم ينص عليها زادت على ثلث الكتاب، وحرر بعض المسائل التي ذكرها الرافعي على خلاف المعتمد في المذهب، وأبدع في الإشارة إلى الاختلافات داخل المذهب بمصطلحات خاصة بحيث يستطيع الباحث معرفة قوة الأقوال من خلالها، وهي: النص، والمذهب، والظاهر، والأظهر، والمشهور، والصحيح، والأصح، وسيأتي شرح هذه المصطلحات في الفصل الخاص بمصطلحات المذهب، وهذه المصطلحات رغم إيجازها تشير إلى مدى عبقرية الإمام النووي في تقسيم الاختلافات في المذهب، وبيان قوتها وضعفها ومراتبها.

وقد عكف علماء الشافعية المتأخِّرون على كتاب «المنهاج» حفظًا وتدريسًا وتأليفًا وشرحًا وتحشيةً حتى أصبح كتاب «المنهاج» عمدة المتأخرين؛ قال عنه العلامة الغمراوي: «وهو الكتاب الذي عوَّلت عليه أئمة الشافعية، واتفقت على الثناء عليه كلماتهم المرضية»(١).

### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

كُتِب على «المنهاج» شروح ومختصرات كثيرة تزيد على مئة كتاب، ومن أبرزها:

1\_ «تحفة المحتاج في شرح المنهاج» للإمام أحمد بن علي بن حجر الهيتمي (ت٩٧٤هـ).

<sup>(</sup>١) السراج الوهاج على متن المنهاج، لمحمد زهري الغمراوي (ص٢).

٢- «نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج» للإمام شمس الدين محمد الرملي
 (ت٤٠٠١هـ).

٣- «مغني المحتاج إلى معرفة معاني المنهاج» للإمام شمس الدين الخطيب الشربيني (ت٩٧٧هـ).

٤ ـ «كنز الراغبين بشرح منهاج الطالبين»، للإمام جلال الدين محمد المحلي (ت٢٤٨هـ)، وعليه حاشيتان مطبوعتان للعلامة أحمد سلامة القليوبي (ت٢٩٠هـ)، والعلامة أحمد البرلسي عَميرة (ت٩٥٧هـ)، ويعتبر «شرح المحلي» من أدق الشروح وما زال معتمدًا في التدريس للطلبة المتقدمين.

وقد قامت لجنة دار الإمام الأشعري ودار الضياء بطباعة «شرح المحلي» مع حواشي العلامة أبي الحسن البكري (ت٩٥٢هـ) والعلامة شهاب الدين السنباطي (ت٩٩٧هـ) يتحقيق لجنة دار الإمام الأشعري والأستاذ محمد سيد يحيى الداغستاني، وهي طبعة فريدة.

• « دقائق المنهاج » للإمام النووي ، وهو شرح مختصر شرح فيه مؤلّفه ألفاظ «المنهاج » ، محلّلًا دقائقه ، ومبينًا الفرق بين ألفاظه وألفاظ كتاب «المحرر » ، والكتاب مطبوع .

7- «السراج الوهاج بشرح المنهاج» للعلامة محمد زهري الغمراوي (المتوفى بعد سنة ١٣٣٧هـ)، وهو شرح مختصر على «المنهاج».

٧- «تحفة المحتاج إلى أدلة المنهاج» للإمام سراج الدين ابن المُلقِّن (ت٨٠٨هـ)، والكتاب مطبوع.

٨- «عجالة المحتاج إلى توضيح المنهاج» للإمام سراج الدين ابن المُلقِّن (ت٤٠٨هـ)، والكتاب مطبوع.

٩ـ «عمدة المحتاج في شرح المنهاج» للإمام ابن المُلقِّن، وهو مطبوع.
 ١٠ـ «النجم الوهّاج بشرح المنهاج» للإمام كمال الدين الدميري (ت٨٠٨هـ)،
 وهو مطبوع.

11 ـ «بداية المحتاج إلى شرح المنهاج» للإمام أبي بكر ابن قاضي شهبة (ت١٥٨هـ)، والكتاب مطبوع.

11- «تحرير الفتاوى على التنبيه والمنهاج والحاوي» للحافظ أبي زرعة العراقي (ت٢٦هـ)، اتخذ مصنِّفُه كتاب «منهاج الطالبين» أصلًا في ترتيب الكتاب، أما المسائل التي ليست في «المنهاج» فجعلها في آخر كل باب، والكتاب مطبوع في دار المنهاج.

١٣ (شرح منهاج الطالبين) للدكتور نوح القضاة (ت ٢٠١٠م) اقتصر فيه مؤلّفُه على قسم العبادات، والكتاب مطبوع في دار الفقيه بالإمارات.

1 ٤ ـ «منهج الطلاب» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري، وهو اختصار لكتاب المنهاج.

٦- «منهج الطلاب لشيخ الإسلام» أبي يحيى زكريا بن محمد الأنصاري (ت٩٢٦هـ):

اختصر شيخ الإسلام كتاب «المنهاج» في المنهج، وقام بحذف الخلافات الفقهية والاقتصار على القول المعتمد، وحرَّر المسائل التي رجَّح فيها الإمام النووي قولًا على خلاف المعتمد.

وقد قامت جهود شيخ الإسلام في المنهج على تحرير كلام الشيخين

الرافعي والنووي وتنقيحه، وقد اعتمد عليه ابن حجر والرملي في تحريرهما لكلام الشيخين، وتُمثِّل طريقتُه في الاقتصار على المُعتمَد وحذفِ الخلاف تطوُّرًا في المذهب، حيث ساعد ذلك على الاستقرار المذهبي في الترجيح (١).

### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

1- «فتح الوهاب بشرح منهج الطلاب»، وهو شرح لنفس المؤلف اختصر فيه مؤلّفه شرح المحلي، وهو من الشروح المُعتمَدة في تدريس المذهب الشافعي للطلبة المتقدمين، وهو مطبوع.

٢- «حاشية العلامة سليمان العجيلي» المعروف بالجمل على «شرح المنهج»
 (ت٤٠٢٠هـ)، واشتهرت حاشيته بـ«حاشية الجمل على شرح المنهج»، وهي من أفضل كتب الحواشي في المذهب وأوسعها، وهو مطبوع.

٣ـ «التجريد لنفع العبيد» للعلامة سليمان البُجَيرمي (ت١٢٢١هـ) وهي حاشية على «شرح المنهج»، وهو مطبوع.

٤ ـ «حاشية العلامة علي بن يحيى الزيادي» (ت٤٤٠ هـ) على «شرح منهج الطلاب»، وما زال الكتاب مخطوطًا.

٥\_ حاشية العلامة نور الدين علي بن إبراهيم الحلبي (ت١٠٩٢هـ) على «فتح الوهاب بشرح منهج الطلاب»، وما زال الكتاب مخطوطًا.

٦- «نهج الطالب لأشرف المطالب» للعلامة محمد بن أحمد الجوهري الصغير (ت١٢١٥هـ)، اختصر فيه منهج الطلاب، واعتمد فيه قول الشمس الرملي، والكتاب مطبوع.

<sup>(</sup>١) انظر: المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٢٥٣).

وقد كتب المؤلف شرحًا على «مختصره» سماه بـ«إتحاف الراغب» وما زال مخطوطًا.

٧- "تحفة الطلاب بشرح تحرير تنقيح اللباب الشيخ الإسلام زكريا الأنصاري:

يُعتبَر كتاب «تحفة الطلاب» شرحًا ممزوجًا على «تحرير تنقيح اللباب» للمؤلِّف نفسه، وتحريرُ «تنقيح اللباب» اختصار لـ«تنقيح اللباب» للإمام أبي زرعة العراقي<sup>(۱)</sup> (ت٨٦٢هـ)، و«تنقيح اللباب» هو اختصار لكتاب «لُباب الفقه» للإمام أبي الحسن المحاملي<sup>(۱)</sup> (ت٥٤١هـ).

وتنبع أهمية الكتاب من اختصاره ودقة عبارته وتحريره لمعتمد المذهب في كثير من عويص مسائله (٣).

#### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

1\_ «حاشية العلامة عبدالله حجازي الشرقاوي» (تحفة الطلاب»، وهي حاشية غنية بالفوائد ومطبوعة.

٢ «فتح الكريم الوهاب على تحفة الطلاب» للعلامة شمس الدين العناني
 (ت٩٨٠ هـ)، وما زال الكتاب مخطوطًا.

٣ـ «حاشية الإمام شهاب الدين القليوبي» (ت٦٩٠ هـ) على «تحفة الطلاب»، وما زال الكتاب مخطوطًا.

<sup>(</sup>١) ما زال الكتاب مخطوطًا.

<sup>(</sup>٢) الكتاب مطبوع.

<sup>(</sup>٣) شيخ الإسلام زكريا الأنصاري وأثره في الفقه الشافعي، لطارق يوسف جابر، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الفقه وأصوله، الجامعة الأردنية، ٢٠٠٤م (ص٧٧-٧٣).

٨ـ «مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج» للإمام شمس الدين الخطيب الشربيني (ت٩٧٧هـ):

اعتمد الشربيني في شرحه هذا على مؤلفات شيخ الإسلام زكريا الأنصاري، واستمد كثيرًا من كلام شيخه الشهاب الرملي، ومن «شرح ابن قاضي شهبة» على «المنهاج»، ويعتبر «المُغني» شرحًا متوسطًا على كتاب «المنهاج»، فقد بيَّن معاني ألفاظه، وحرَّر المعتمَد في الفتوى، وقد تميَّز «المغني» بذكره العديد من الفوائد والتنبيهات المُهِمّة التي زادت من أهمية الكتاب، كما أجاب الشربيني عن بعض الاعتراضات على «المنهاج»، وقد اعتمده علماء المذهب في الفتوى والتدريس، ويعتبر «المغني» أفضل شرح على «المنهاج» بعد «التحفة» و «النهاية».

وكتاب «المغني» مطبوع في العديد من دور النشر منها: دار المعرفة، ودار الفيحاء.

٩- «تحفة المحتاج في شرح المنهاج» للإمام شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر الهيتمي (ت٩٧٤هـ):

يعتبر «تحفة المحتاج» من الشروح المُطوَّلة على «المنهاج»، حيث بيَّن معاني ألفاظه، وحرَّر المُعتمَد في الفتوى، ونبَّه على الآراء المرجوحة، وأجاب عن الاعتراضات، وأضاف مباحث فقهية دقيقة أخذ كثيرًا منها من «حاشية شيخه ابن عبد الحق» على «شرح المحلي على المنهاج» (١١)، وبالعموم فهو يُعَدُّ من أصعب الكتُب التي شرَحت «المنهاج»؛ لأن ابنَ حجر بالغ بالاختصار في كتابه هذا.

<sup>(</sup>١) الكتاب مخطوط.

وقد اعتمد المتأخِّرون على كتابه؛ لإحاطته بنصوص الإمام، واعتماد كلام الشيخين، ولأن كثيرًا من المحقِّقين درسوا «التحفة» عليه، وقد سار على إثر مدرسته من جاء بعده من علماء الشام واليمن والداغستان والأكراد.

### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

1\_ «حاشية العلامة ابن قاسم العبادي» (ت٩٩٢هـ).

٢\_ «حاشية العلامة عبد الحميد الشرواني الداغستاني» (ت١٣٠١هـ)، وهي من أحسن حواشي المذهب؛ لأن مؤلِّفها نقل اختلافات المتأخرين في المذهب.

وقد قامت المكتبة التجارية الكبرى بمصر بطباعة «تحفة المحتاج» مع حواشيه، وقام الشيخ أنور الشيخي مؤخَّرًا بتحقيق عظيم على كتاب «التُّحفة» تضمَّن كثيرًا من التعليقات والتوضيحات على الكتاب، وذكر الخلاف بين ابن حجر والرملي والشربيني وغير ذلك، وقامت دار الضياء بطباعته.

## ٠١ ـ «نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج» للإمام شمس الدين محمد الرملي (ت٤٠٠١هـ):

يُعتبر «نهاية المحتاج» من الشروح المُطوَّلة على «المنهاج»، واعتمد الشمس الرمليُّ على كلام والدِه الشهاب الرمليِّ وشَرحَي الشِّربيني وابن حجر على «المنهاج»، اعتنى الشمس الرملي في توضيح معاني ألفاظ «المنهاج»، وأورد الأحكام والفروع مُفصَّلة، وذكر بعض القواعد والفوائد الفقهية، واقتصر على المعتمد في الفتوى، وأعرض عن تحرير الأقوال الضعيفة، وتمتاز عبارة الرملي برشاقتها مقارنة بعبارة ابن حجر في «التحفة».

وقد اعتمد المتأخِّرون على كتابه؛ بسبب تحرِّي مؤلِّفها في النقل، ولأنها قُرِئت عليه إلى آخرها من مئات العلماء فنقدوها وصحَّحوها، وقد سار على أثر مدرسة الرملي علماء مصر، وهم أكثر أصحاب الحواشي.

### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

۱\_ «حاشية العلامة أبي الضياء الشبراملسي» (ت١٠٨٧هـ).

٢\_ «حاشية العلامة أحمد بن عبد الرزاق» المعروف بالمغربي الرشيدي
 (ت٢٠٩٦هـ).

وكتاب «النهاية» مطبوع مع حواشيه في مكتبة مصطفى الحلبي ودار الفكر.

11 ـ «فتح المعين بشرح قرة العين بمهمات الدين» للإمام زين الدين أحمد المُليباري الهندي (ت٩٨٧هـ):

أصل الكتاب شرح على متن «قرة العين بمُهِمّات الدين» لنفس المؤلّف، اعتمد فيه مؤلّفه على ما رجّحه المتأخّرون كالإمام ابن حجر الهيتمي وطبقته.

ويُعتَبر «فتح المُعين» من الكتب المُهمّة عند متأخِّري الشافعية، فهو يمثِّل مرحلةً من مراحل تطوُّر المذهب الشافعي، فقد كتبه مؤلِّفه على إثر الشروح الثلاثة المُعتمَدة على «المنهاج» \_ «التحفة» و «النهاية» و «المغني» \_ واعتمد مؤلِّفه على ترجيح أقوال ابن حجر على الرملي، وهو بذلك يعاكس طريقة أصحاب الحواشي المصريين الذين قدَّموا ترجيحات الإمام الشمس الرملي (۱).

<sup>(</sup>١) مكانة فتح المعين بشرح قرة العين بين الشافعية في العالم، لرفيق عبد البر الوافي الأزهري، موقع نداء الهند، https://goo.gl/CW8axu.

#### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

1\_ «حاشية إعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعين» للعَلّامة أبي بكر بن محمد شطا الدمياطي البكري (ت١٣١هـ)، وهي من الحواشي المشهورة في المذهب، وهو مطبوع.

٢\_ «ترشيح المستفيدين حاشية فتح المعين» للعلامة علوي بن أحمد السقافِ المكي (ت٥٩٥هـ)، والكتاب مطبوع.

٣ـ «إعانة المستعين على فتح المعين» للعَلّامة علي بن أحمد باصبرين الحضرمي (ت٢٠٤١هـ).



# المبحث الثالث أبرز المتون الدراسية

المتون الدراسية: هي كتب مُختصَرة تجمّع بين سهولة النُّطقِ وجمال العبارة، وبين إيجاز الألفاظ وكثرة المعاني، تُصاغ نثرًا أو نظمًا، تخلو في العبارة، وبين الاستطراد أو التفصيل كالشواهد والأمثلة، وفي المذهب الشافعي العديد من المتون التي ضبطت فروع المذهب وحرَّرت قواعدَه، وقد تقدَّم ذكرُ بعض هذه المتون مثل: «المنهاج» و«المنهج» و«فتح المعين» و«تحفة الطلاب»، ومن أهم المتون الدراسية التي لم تُذكر:

١- «مختصر الغاية والتقريب» للإمام أحمد بن الحسين الأصفهاني المُلقَّب بأبي شجاع (ت٥٩٣هـ):

يُعتَبر «متن أبي شجاع» أشهر مختصر في الفقه الشافعي، وقد اقتصر فيه مؤلِّفُه على أصول مسائل المذهب(١)، ويُسمَّى كتابُه أيضًا بـ «غاية الاختصار».

ويتميز «المُختصر» أنّه مِن المتون المشهورة في تدريس الطلاب المبتدئين والعوام؛ لشموله جميع أبواب الفقه وسهولة عبارته وتقسيماته البديعة.

#### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

١- «فتح القريب المجيب» للعلامة محمد بن قاسم الغَزِّي (المتوفي سنة ٩١٨هـ)، وهو أشهر شرح على مَتن أبي شجاع، وما زال الشافعية في مصر وبلاد

<sup>(</sup>١) فتح القريب المجيب بشرح كتاب التقريب، لمحمد بن قاسم الغزي (ص١٩).

الشام والعراق يفتتحون دراسة المذهب الشافعي بكتاب «شرح ابن قاسم الغزي»، وعليه حاشية مشهورة مطبوعة للعلامة إبراهيم البيجوري (ت١٢٧٦هـ)، وهي من أحسن الحواشي النافعة للطلاب وأقربها عبارة.

وقد قام العلامة محمد نووي بن عمر الجاوي (ت١٣١٥هـ) بتهذيب «حاشية البيجوري» واختصارها في كتابه «قوت الحبيب الغريب على فتح القريب المجيب شرح متن الغاية والتقريب»، والكتاب مطبوع.

٢- «الإقناع بحل ألفاظ أبي شجاع» للإمام الخطيب الشربيني (ت٩٧٧هـ)،
 وهو شرح متميِّز، اختصر فيها مؤلِّفُه كُتُبَه الفقهية الأخرى، كـ «مغني المحتاج»
 وغيرها، وهو كتاب معتمد في التدريس للطلبة المتوسطين.

#### ومن الحواشي المشهورة على الإقناع:

١- «حاشية مطبوعة للعلامة سليمان البُجَيرمي» (ت١٢٢١هـ)، والكتاب مطبوع.

٢- «حاشية الشيخ حسن المنطاوي» المشهور بالمَدابغي (ت١١٧٠هـ)،
 وطُبعت في المطبعة الوَهبية المصرية.

٣- «حاشية الشيخ عبد الله النبَراوي» (ت١٢٥٧هـ)، وطُبِعت في المطبعة الأميرية في مصر.

٤- «نهاية التدريب في نظم الغاية والتقريب» للإمام شرف الدين العِمريطي (المُتوفَّى بعد سنة ٩٨٨هـ)، وهو نظمٌ مشهور لمَتن أبي شجاع احتوى على ١٢٢٠ بيتًا، وقد شرح العلامة شهاب الدين الفشني (ت٩٧٨هـ) المنظومة في «تحفة الحبيب بشرح غاية التقريب».

٥- «كفاية الأخيار في حل غاية الاختصار» للإمام تقي الدين الحصني (ت٩٨٩هـ)، وهو من الشروح الغنية بالدليل والتعليل، ولكن مؤلِّفه اختار فيه بعض الأقوال غير المعتمدة في المذهب؛ ولذلك لم يعتمده العلماء في الفتوى والتدريس، والكتاب مطبوع.

٦- «التذهيب في أدلة متن الغاية والتقريب» للدكتور مصطفى البغا، وقد التزم فيه مؤلِّفه ذكرَ الأدلةَ النقلية على مسائل المتن، والكتاب مطبوع.

٢- «عمدة السالك وعدة الناسك» للإمام شهاب الدين أحمد ابن النقيب المصري (ت٧٦٩هـ):

جمع مؤلِّف الكتاب مُعظَم مسائل المذهب مقتصرًا على الصحيح من المذهب، ومرجِّحًا ما صححه النووي على الرافعي عند وجود الاختلاف بينهما(۱).

ويمتاز كتاب «عمدة السالك» بسهولة عبارته وشموله لمعظم مسائل المذهب وتحريره للقول المعتمد، ولذلك فهو يعتبر من أشهر المتون التي تدرَّس للطلبة.

#### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

۱\_ «تسهيل المسالك بشرح عمدة السالك»، للعلامة شمس الدين الجوجري (ت٨٨هـ)، وقد طُبع بالهند قديمًا.

٢ ـ «فيض الإله المالك في حل ألفاظ عمدة السالك»، للعلامة عمر بركات البقاعي (ت١٣١٠هـ)، وهو مطبوع.

<sup>(</sup>١) عمدة السالك وعدة الناسك، لابن النقيب (ص٧).

٣ـ «أنوار المسالك بشرح عمدة السالك» للعلامة محمد زهري الغمراوي (المتوفى بعد سنة ١٣٣٧هـ)، وهو من الشروح المشهورة على المتن، والكتاب مطبوع.

٤- «تنوير المسالك بشرح وأدلة عمدة السالك»، للدكتور مصطفى ديب البغا، وهو شرح غنيٌ بالدليل والتعليل، والكتاب مطبوع.

و «الفرَجُ بعد الشِّدة في المسائل غير المعتمدة في العمدة»، للشيخ طه الحمادي، وهو مطبوع.

# ٣ـ «صفوة الزُّبك » للإمام أحمد بن حسين بن رسلان (ت ٨٤٤هـ):

الكتاب عبارة عن منظومة تجمع أبواب الفقه على المذهب الشافعي في (١٠٨١) بيت وزيادة، نظَم فيها كتاب «الزُّبد في الفقه» للإمام هبة الله بن عبد الرحيم البارزي (ت٧٣٨هـ)، وقد مهَّد ابن رسلان لمنظومته بأبيات في العقيدة وأصول الفقه، وختمها بأبيات في التصوف والسلوك، اقتبسَها من كتاب «جمع الجوامع» للإمام تاج الدين السبكي (ت٧٧١هـ).

وتمتاز أبيات المنظومة بلطافتها وسهولتها واتصال أبياتها، وتضمُّنها للشروط والأحكام والتقسيمات والضوابط المُحرَّرة على القول المعتمد مما جعلها أشمل المنظومات وأكثرها تحريرًا؛ ولذلك فقد تلقّاها الشافعية بالقبول واعتمدوها في تدريس المذهب ويحفظها اليوم كثيرٌ من طلاب العلم.

#### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

١- «فتح الرحمن بشرح زُبَد ابن رسلان» للإمام شهاب الدين أحمد الرملي (ت٩٥٧هـ)، وهو مطبوع.

٢- «مواهب الصمد في حل ألفاظ الزبد» للعلامة أحمد بن حجازي الفَشني (ت٩٧٨هـ)، وهو شرحٌ مُيسَّر على المنظومة، وهو مطبوع.

٣- «غاية البيان في شرح زُبَد ابن رَسلان» للإمام شمس الدين محمد الرملي (ت٤٠٠هـ)، وهو مطبوع.

٤- «إفادة السادة العُمَد بتقرير معاني نظم الزُّبَد» للعلامة محمد بن أحمد بن عبد الباري الأهدل (ت١٢٩٨هـ)، وهو مطبوع.

٤ ـ «المقدمة الحَضرمية» للإمام عبد الله بن عبد الرحمن بافضل الحضرمي (ت٩١٨هـ):

اقتصر الكتاب على ربع العبادات معتمدًا على القول المعتمد في المذهب بضو ابطه و شروطه، ويُسمَّى أيضًا بـ «مسائل التعليم» و «المختصر الكبير».

وتميَّز كتاب «المُقدِّمة الحضرمية» بوضوح عباراته ودِقَّة مسائله، واحتوائه على الضوابط والشروط المُحرَّرة على القول المُعتمَد؛ ولذلك فقد اعتمده العلماء في تدريس المذهب.

### أبرز الكتب التي خدمت هذا الكتاب:

1- «المنهاج القويم بشرح مسائل التعليم» للإمام ابن حجر الهيتمي، وهو مطبوع، وعليه عدد من الحواشي أشهرها:

- «الحواشي المدنية على شرح المُقدِّمة الحَضرمية» للعلامة محمد بن سليمان الكُردي (ت١٢٧هـ)، وهو مطبوع.

- «المَواهِب المدنية على شرح المقدمة الحضرمية» للعلامة محمد بن سليمان الكردي (ت١٢٧هـ)، وتُسَمّى بـ «الحواشي الكبرى»، وهو مطبوع.

- «موهبة ذي الفضل على شرح مقدمة بافضل» للعلامة محمد محفوظ التِّر مسي (ت١٣٣٨هـ)، وهو مطبوع.

- «حاشية الجِرهَزي على المنهاج القويم» للعلامة عبد الله بن سليمان الجِرهَزي (ت١٠١هـ)، وهو مطبوع.

٢- «بشرى الكريم بشرح مسائل التعليم» للعلامة سعيد باعشن الحَضرمي
 (ت • ١٢٧ هـ)، وهو شرح متميز اعتنى فيه مؤلِّفه بذكر الخلافات بين المتأخرين،
 وخاصة بين ابن حجر والرملي، وهو مطبوع.

٣- «المختصر الصغير» لنفس المؤلف، وهو اختصار لكتاب «المقدمة الحضرمية»، وهو من الكتب المُعتمَدة في تدريس المذهب للطلبة المبتدئين، وقد كتب الإمام شمس الدين الرملي شرحًا عليه سماه «الفوائد المرضية على مختصر المقدمة الحضرمية»، وهو مطبوع.

٥\_ «الرسالة الجامعة والتذكرة النافعة» للعلامة أحمد بن زين الحَبشي (ت١١٤٤هـ):

جمّع مؤلِّف الكتاب مبادئ لثلاثة علوم مُهِمّة تجب على كل مسلم معرفتُها والعمل بها، وهي: علم العقيدة، وعلم الفقه، وعلم التزكية، فبدأ بالحديث عن أصل الإيمان وما يجب معرفته عن الله تعالى، وما يجب الإيمان به من أمور الآخرة، ثم ذكر ما يجب على كل مسلم من أحكام الطَّهارة والصَّلاة والزكاة والصَّوم والحج على المذهب الشافعي، وختم الكتاب بذكر شيءٍ من الواجبات والمعاصي القلبية، ومعاصي الجوارح التي يجب على المسلم تركُها.

ويعتبر «المختصر» كتابًا تأسيسيًّا مُهِمًّا لا يستغني عنه المسلم المعاصر، وهو أول متن في المذهب الشافعي يمكن أن يبدأ به طالب العلم.

#### أبرز شروحاته:

1\_ «بهجة الوسائل بشرح المسائل» للعلامة محمد نووي بن عمر الجاوي (ت1717هـ)، والكتاب مطبوع.

٢\_ «الأنوار اللامعة» للعلامة عبد الله بن أحمد باسودان (ت١٢٦٦هـ)،
 والكتاب مطبوع في دار الفتح، بتحقيق الدكتور محمد باذيب.

٦- «سفينة الصلاة» للعلامة عبد الله بن عمر الحضرمي (ت١٢٦٥هـ):

اشتمل المتن على مقدمة مختصرة في مبادئ العقيدة، ثم انتقل إلى ما يجب على المسلم معرفته من شرائط الصلاة وأركانها ومبطلاتها.

ويُعتبَر المتن من الكتب المتخصِّصة في أحكام الصلاة، والتي جمعت مبادئ الأحكام ليكون صالحًا للتدريس للطلبة المبتدئين.

أبرز شروحاته: «سُلَّم المناجاة شرح سَفينة الصلاة» للعلَّامة محمد نووي بن عمر الجاوي (ت١٣١٦هـ)، والكتاب مطبوع.

٧ ـ «سفينة النجاة فيما يجب على العبد لمولاه» للعُلّامة سالم بن سمير الحضرمي (ت١٢٧١هـ):

اشتمل المَتن على ما لا بد منه للمسلم من أركان الإيمان والإسلام، وأبرز أحكام الطهارة، والصلاة، والزكاة، بشكل مختصر، وأضاف لها العلامة محمد نووي جاوي (ت١٣١٦هـ) باب الصيام.

ويعتبر المتن من الكتب المختصرة التي تصلح لتدريس المبتدئين والعوام في المساجد.

#### أبرز شروحاته:

1\_ «كاشفة السجا شرح سفينة النجا» العلامة محمد نووي بن عمر الجاوي

(ت١٣١٦هـ)، والكتاب مطبوع.

٢\_ «نَيل الرجاء بشرح سفينة النجاء» للعلامة أحمد بن عمر الشاطري
 (ت١٣٦٠هـ)، والكتاب مطبوع.

٣- «تنبيه ذوي الحِجا إلى معاني ألفاظ سفينة النجا» للدكتور أمجد رشيد، وهو مطبوع.

٨- «الياقوت النفيس في مذهب ابن إدريس» للعلامة أحمد بن عمر الشاطري (ت١٣٦٠هـ):

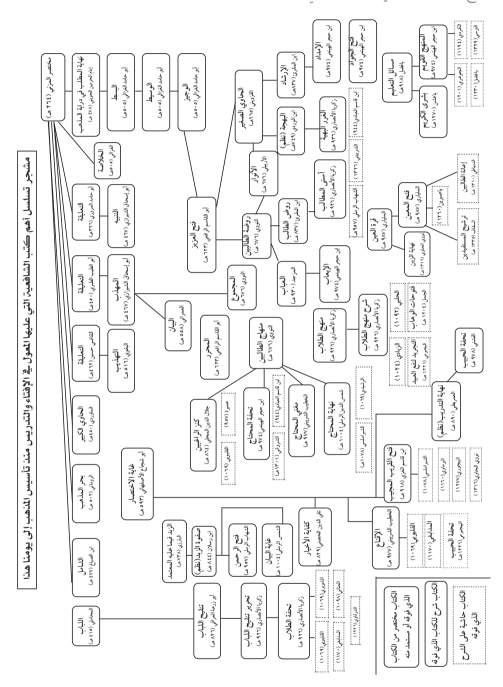
استوفى مؤلف الكتاب أبواب الفقه بطريقة مختصرة مشتملة على التعريف، والأركان، والشروط، والضوابط، بطريقة منهجية فريدة مقتصِرًا على القول المعتمد في المذهب.

وترجع أهمية الكتاب إلى أنه اعتنى بترتيب المسائل الفقهية في كل باب بحيث يجمع الأركان معًا مرتبة، ثم يذكر بعد ذلك الشروط والضوابط مرتبة على شكل نقاط، وقد تميز هذا الكتاب أيضًا في تصويره لأبواب المعاملات، فيذكر في آخر كل باب صورة المعاملة الصحيحة المستوفية للأركان والشرائط، وعلى متن الياقوت تعليقاتُ نافعة مُختصَرة مُحرَّرة في غاية الدقة، للعلامة الفقيه سالم بن سعيد بكيّر باغيثان (ت١٣٨٦هـ).

#### أبرز شروحاته:

1\_ «شرح الياقوت النفيس» للشيخ محمد بن أحمد بن عمر الشاطري، والكتاب مطبوع.

Y ـ «مُؤنِس الجليس بشرح الياقوت النفيس» للشيخ مصطفى عبد النبي، والكتاب مطبوع.



الشكل المرفق مأخوذ من كتاب المعتمد عند الشافعية للدكتور محمد الكاف

# المبحث الرابع أبرز كتب القواعد الفقهية

القواعد جمع قاعدة، ومعناها اللغوي الأساس، والقواعد الفقهية: هي الأحكام الكلية التي تندرج تحتها مسائلُ فقهيّةٌ جزئية، مثل قاعدة (الضرر يُزال) تندرج تحتها المسائل الفقهية التي تتعلق بالضرر.

1\_ «قواعد الأحكام في مصالح الأنام» لسلطان العلماء العزبن عبد السلام (ت77٠هـ):

يعتبر كتاب «قواعد الأحكام» أول الكتب المُصنَّفة في القواعد الفقهية على مذهب الشافعية، حيث أرجع المؤلف الفقه إلى قاعدتي (جلب المصالح ودرء المفاسد)، ورتَّب كتابه على نحو لم يُسبق إليه؛ حيث بدأ بأبحاث تمهيدية تكون مدخلًا للقواعد التي بنى عليه كتابه، ثم عرض ما يقارب العشرين قاعدة، وكل قاعدة منها أشبه بالنظرية الفقهية التي تؤلِّف نظامًا حقوقيًّا منبثًا في الفقه الإسلامي، مثل: (قاعدة في الموازنة بين المصالح والمفاسد)، و(قاعدة في تعذر العدالة في الولايات) وغيرهما، وعُنِي بالاستدلال من الكتاب والسنة الصحيحة وآثار الصحابة وسائر الأدلة، وكان المؤلف يستقرئ أمثلة وتفصيلات كثيرة في بعض القواعد والفصول ثم يضع ضابطًا يجمعها، وعرض في مباحثه لكثير من آراء الأئمة والعلماء وناقشهم، ولم يخلُ كتابه من

مباحث عَقَدية، وخُلُقية نَفيسة، وحِكَم صوفيّة فريدة(١).

وترجع أهمية الكتاب إلى أنه من أوائل الكتب المُصنَّفة في القواعد الفقهية ومقاصد الشريعة، وهو من أفضل الكتب التي تنمِّي المَلَكة الفقهية، وهو ثورة علمية في بابه، وكان له أثر عظيم على من جاء بعده سواء أكان داخل المذهب؛ كالشَّبكي والزركشي والشيوطي وغيرهم، أم كان من المذاهب الأخرى؛ كالقرافي والمقري والشاطِبي والفُتُوحي وولِيِّ الله الدهلوي وغيرهم (٢)، والكتاب مطبوع بتحقيق الدكتور نزيه حماد والدكتور عثمان ضميرية.

وقد كتب الإمام سراجُ الدين البُلقِيني (ت٥٠٨هـ) تعليقاتٍ على قواعدِ الأحكام في «الفوائد الجِسام على قواعد ابن عبدِ السلام»، والكتاب مطبوع.

# ٧- «الأشباه والنظائر» للإمام صدر الدين ابن الوكيل (ت٧١٦هـ):

يُعتبَر ابنُ الوَكيل أوّل من صنَّف في الأشباه والنظائر، فبَناه على استقرائه الخاصِّ لما في مصادر المذهب الشافعي، وعلى استنتاجه لبعضِ الفروعِ الفقهية المتشابهة، ولكن كتابه كان غير مرتب.

ويُعَدّ هذا الكتابُ القاعدةَ التي انطلقت منها كتُب القواعد الفقهية في المذهب الشافعي، والكتاب مطبوع.

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة محقِّقَي كتاب قواعد الأحكام، للعز بن عبد السلام (الدكتور نزيه حماد والدكتور عثمان ضميرية) (١: ٣٧- ٤٧).

<sup>(</sup>٢) قام محققا كتاب (قواعد الأحكام) باستقراء سريع للعلماء الذين تأثّروا بكتاب قواعد الأحكام. انظر: قواعد الأحكام لابن عبد السلام (١: ٤٩- ١٥).

# ٣- «المجموع المُذْهَب في قواعد المذهب» للحافظ صلاح الدين العلائي (ت٧٦١هـ):

استمد العلائي مادة الكتابِ من كتاب ابن الوكيل وقواعدِ ابن عبد السلام وفُروق القَرافي وبعض مراجع الفقه الشافعي، وقد أبدع المؤلِّف في الجَمع بين قواعدِ أصول الفقه والقواعد الفقهية، وخرج على كلا النوعين مسائل وفروعًا فقهية، وأضاف إلى ذلك المسائل المتشابهة في المعنى التي يرجع الخلاف فيها إلى أصل واحد، وذكر المسائل النادرة التي شذَّت عن القواعد، وقد أطال المؤلِّف النفسَ في شرح القواعد الفقهية الخَمس، فشرَحها شرحًا وافيًا مبيِّنًا أدليًا ومحاولًا ردَّ جميع مسائل الفقه إليها(۱).

ويُعتبَر الكتاب خلاصة جامعة لما كُتِب قبلَه في القواعد الفقهية والأصولية في المذهب، ويُعَدّ من أحسن كتب تخريج الفروع على قواعد الأصول في المذهب، والكتاب مطبوع.

وقد اختصره الإمام أبو الثناء الفيومي المشهور بـ«ابن خطيب الدهشة» (ت٤٣٨هـ) في كتاب «مختصر من قواعد العلائي وكلام الإسنوي» جمع فيه المسائل الأصولية من كتب الإسنوي كـ«التمهيد» و«الكوكب الدُّرِّي»، وجمع القواعد الفقه، والكتاب مطبوع.

٤- «الأشباه والنظائر» للإمام تاج الدين عبد الوهاب بن على السُّبكي (ت٧٧١هـ):

كتب السُّبكي كتابه على نهج كتاب «الأشباه والنظائر» لابن الوكيل، فأخذ السبكي زُبدته وحرَّره وأضاف إليه، وقد بدأ كتابه بالقواعد الفِقهية الخَمس،

<sup>(</sup>١) القواعد الفقهية، لعلى الندوي، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى، ١٩٨٤م (ص٨٩).

ثم ذكر طائفة من القواعد العامة، وطائفة من القواعد الخاصة، ثم ذكر أصولًا كلامية ينبني عليها فروع فقهية، ثم كلامية ينبني عليها فروع فقهية، ثم كلمات نَحوية يتخرَّج عليها فروعٌ فقهية، ثم ذكر المآخذ المختلف عليها بين العلماء (۱).

ويمثّلُ كتاب السُّبكي أرقى ما كُتب في القرن الثامن الهجري؛ لأنه كُتب و فقَ خُطّة ومنهج مُعيَّن، و لأنه أبان ما يُقصد بالقواعد والضوابط والمدارك الفقهية، وقد سار العلماء بعدَه على نهجه كالسيوطي الشافعي وابن نُجَيم الحَنَفي (٢)، والكتاب مطبوع.

٥ - «المنثور في القواعد الفقهية» للإمام بدر الدين محمد بن بهادر الزركشي (ت٤٧٩هـ):

جمع الزركَشي في «المنثور» فروع المذهب الشافعي المُحرَّرة والقواعد والضوابط الفقهية المقررة، ورتَّب كتابه على نَمَط جديد في ترتيب القواعد الفقهية بحسب حروف المعجم (٣)، والكتاب مطبوع.

ويتميز كتاب «المنثور» بأنه أجمع كتاب في القواعد الفقهية وصَل إلينا من جهود العلماء السابقين في القواعد الفقهية (٤).

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر، للسبكي (ص٣-١٠)، والقواعد الفقهية ليعقوب الباحسين (ص٣٣١).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر، لابن نجيم (ص١٦).

<sup>(</sup>٣) المنثور في القواعد الفقهية، للزركشي (ص٥٠-٧٠)، والقواعد الفقهية لعلي الندوي (ص١٠٢-١٠٤).

<sup>(</sup>٤) القواعد الفقهية لعلى الندوي (ص١٠٢).

وقد اختصر الإمام عبد الوهاب الشعراني (ت٩٧٣هـ) «المنثور» في «مختصر قواعد الزركشي» وهو مطبوع، وكتب الإمام سراج الدين العبادي (ت ٩٤١هـ) تعليقات على كتاب «المنثور» في «شرح قواعد الزركشي»، وقد طبعته مكتبة تريم الحديثة.

٦- «الأشباه والنظائر» للإمام سراج الدين ابن الملقن (ت٨٠٤هـ):

جمع ابنُ المُلِّقن كُتب القواعد التي سبقته وبالأخص كتابي: ابن الوكيل، والسُّبكي، وأضاف إليها من كتب الفروع في المذهب، واشتمل كتابه على مجموعة كبيرة من القواعد والفوائد الفقهية والأصولية مُرتَّبة على أبواب الفقه.

ويتميَّز الكتاب بكثرة التحقيقات العلمية، وحُسنِ الترتيب، وجودة التهذيب، وجمع القواعد الفقهية من الكتب المختلفة، والكتاب مطبوع.

٧ـ «الاعتناء في الفرق والاستثناء» للإمام بدر الدين البكري (ت١٧٨هـ):

اشتمل الكتاب على مجموعة من القواعد والفروق الفقهية والمُستَثنيات مُرتَّبة على أبواب الفقه، وكان المؤلِّفُ يبدأُ كلَّ باب بذكر الأركان والشروط، ثم المُستثنيات من هذه القواعد، والفروق المتعلقة بالباب، ثم المُستثنيات من هذه القواعد، والفروق المتعلقة بالباب.

ويُعتَبر هذا الكتاب من أبرز الكتب المُصنَّفة في الفروق الفقهية على المَذهَب الشافعي، فهو جامعٌ لأشتات المسائل، وحالٌ لعُوَيصات المَشاكل(١)، والكتاب مطبوع.

<sup>(</sup>١) الاعتناء في الفرق والاستثناء، لبدر الدين محمد بن أبي بكر البكري (ص٢٧).

٨ـ «الأشباه والنظائر» للإمام جلال الدين عبد الرحمن السُّيوطي (ت٩١١هـ):

جمع الشُّيوطيُّ كتُبَ القواعد التي سبقته على المذهب الشافعي، ولم يقتصر على القواعد والضوابط الفقهية، بل ضمَّ إليها علمَ الفُروق الفقهية وبعضَ المسائل والفوائد الفقهية (۱).

ويُعتبَر كتاب السيوطي من أفضل الكتُب التي صُنِّفت في القواعد وأغزرها مادة؛ لأنه جمَع كتُبَ القواعد والضوابط الفِقهية التي سبقَته، كما يُعتَبر الكتابُ من أحسَن كتُب القواعد ترتيبًا وتنسيقًا(٢)، وهو من الكتُب المُعتمَدة في تدريس القواعد والضوابط الفقهية في المذهب، وهو مطبوع.

وقد كتب العلامة محمد ياسين الفاداني (ت ١٤١٠هـ) حاشية على «الأشباه والنظائر»، وهو مخطوط.

٩- «الفرائد البهية في نظم القواعد الفقهية» للعلامة أبي بكر الأهدل (ت١٠٣٥هـ):

وهو منظومة لخَّص فيها مؤلِّفها ثلُثَ كتاب «الأشباه والنظائر» للإمام السيوطي (ما يتعلق بالقواعد الفقهية فقط).

وتتميز هذه المنظومة بأنها قد لخَّصت القواعدَ الفقهية التي ذكرها الإمام السيوطي، ونظمَتها ويسَّرت عبارتَها؛ ليسهُل على الطلبةِ حِفظُها.

ومن الشروح المشهورة على المنظومة المواهبُ السنِيَّة بشرحِ الفرائدِ البَهيَّة للعلامةِ عبد الله بن سليمانِ الجِرهَزي (ت١٠٠١هـ)، وقد كتب العلامة

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر، للسيوطي، والقواعد الفقهية، للندوي (ص١٢٧-١٢٩).

<sup>(</sup>٢) القواعد الفقهية، للندوي (ص١٢٧).

محمد ياسين الفاداني (ت١٤١٠هـ) حاشيةً على الشرح المذكور سماها «الفوائد الجَنِيّة على المواهب السنِيّة بشرح الفرائد البهية»، والكتاب مطبوع.

٠١- «إيضاح القواعد الفقهية» للعلامة عبد الله بن سعيد اللحجي (ت١٤١٠هـ):

نثر صاحب الكتاب «منظومة الفرائد البَهيّة» مع زيادات عليها من كتب القواعدِ والفُروع في المذهب الشافعي، والكتاب مطبوع.

ويتميَّز الكتابُ بكونه من المتون التي سهَّلت القواعدَ الفقهية على المذهب الشافعي، ولذلك اعتمده العُلماء في التدريس.



# المبحث الخامس أبرز كتب أصول الفقه

عِلم أصول الفقه هو العلم بالقواعد التي يُتوصَّل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية العَمَلية من أدلتها التفصيلية (الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس)، مثل قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ ﴾ [المائدة: ١] نطبِّق قاعدة (الأمرُ يُفيد الإيجاب) لنتوصل إلى حُكمٍ شرعي مُستنبَط من الآية السابقة، وهو أن الوفاء بالعقود واجب شرعى.

وقد امتاز الإمام الشافعي عن غيره من الأئمة المجتهدين بأنّه قد وضع قواعد أصوليّة بنى عليها مَذهبَه، كما امتاز المذهب الشافعيُّ بأنّه من أكثر المذاهب اهتمامًا بالتأليف في علم أصول الفقه.

## 1\_ «الرسالة» للإمام الشافعي:

يرجع السبب الرئيسي لكتابة «الرسالة» بناء على طلب عبد الرحمن بن مهدي من الشافعي، وقد ذكر العلماء أن الإمام الشافعي قد كتب «الرسالة» مرَّتين، مرة في العراق وقد سُمِّيت بـ«الرسالة القديمة» وهي مفقودة، ومرة أخرى في مصر وتُسمَّى بـ«الرسالة الجديدة»، وهو الكتاب الذي بين أيدينا، ولكن بعض الباحثين يرون أن تقسيم «الرسالة» إلى رسالتين لم يثبُت علميًّا، ولم يُشِر الإمامُ الشافعيُّ نفسُه إلى ذلك، والأصح أن «الرسالة» قد كُتِبت مرة

واحدة في العراق، ثم أعاد إملاءها من حفظه على طلابه بمصر مع بعض الزيادات البسيطة(١).

ويرجع سبب تسمية الكتاب بهذا الاسم إلى أن عبد الرحمن بن مهدي وهو من أئمة الحديث في عصره كان قد كتب إلى الإمام الشافعي وطلب تصنيف كتاب في بيان أصول الفقه، وجاءت التسمية من المعنى اللغوي للرسالة المأخوذ من الإرسال، فبعد أن انتهى الشافعي من كتابه حُمِلت رسالته إلى عبد الرحمن بن مهدي (٢).

وتعتبر «الرسالة» أقدم كتاب أصولي مُستقِل وصل إلينا في علم أصول الفقه، فقد كان للشافعي الرِّيادة في كتابة الأصول، وقد كان العلماء قبل الشافعي يتكلَّمون في المسائل الأصولية، ولكن لم يكن لهم ضابط يستندون إليه، فجاء الشافعي وقعد القواعد والضوابط التي تنظِّم الاستنباط الفقهي. والكتاب مطبوع بتحقيق الشيخ أحمد شاكر.

# ٢ ـ «التقريب والإرشاد» للقاضي أبي بكر الباقلاني (ت٤٠٣هـ):

كتب القاضي الباقلاني ثلاثة كتب تحمل نفس العنوان وهي «التقريب والإرشاد الكبير»، و«التقريب والإرشاد المتوسط»، و«التقريب والإرشاد الصغير» وكل واحد منها مُختصر عن الذي قبله، والذي اشتهر عن الباقلاني هو آخرهم «التقريب والإرشاد الصغير»، والكتاب مطبوع.

ويُعتَبر «التقريب والإرشاد» من أول الكتب التي جرَّدت المسائل الأصولية

<sup>(</sup>١) تطور الفكر الأصولي عند المتكلمين، لأحمد إبراهيم الحسنات (ص١٢٣).

<sup>(</sup>٢) تطور الفكر الأصولي عند المتكلمين، لأحمد إبراهيم الحسنات (ص١١١).

من الفروع الفقهية، وهو أول مَن مزَج علم أصول الفقه بعلم الكلام، كما يُعتبر أول من بدأ بتعريف المصطلحات الأصولية تعريفًا دقيقًا(١).

يُعَد «التقريبُ» أول كتاب أصوليً على طريقة المتكلمين من أهل السنة (٢)، وقد شكَّل كتابه القاعدة الأساسية التي أُلِّفت على منوالها كتب أصول الفقه في المذهب المالكي والشافعي والحنبلي؛ قال عنه الإمام الزركشي: «كتاب «التقريب والإرشاد» للقاضي أبي بكر هو أجَلُّ كتاب صُنِّف في هذا العلم مُطلَقًا» (٣).

وقد قام إمام الحرمَين الجُويني باختصار التقريب في كتاب «التلخيص»، وهو مطبوع.

٣- «البُرهان في أصول الفقه» لإمام الحرمين أبي المعالي عبد الملك الجُويني (ت٤٧٨هـ):

كتَب إمام الحرمين «البرهان» بعدما بلغ درجة عالية في العلم والتحقيق، ودوَّن فيه اختياراتِه وآراءه الأصولية، ويُعتَبر إمامُ الحرمين أوَّلَ مَن ألحَق بعلم الأصول مبادئه التي يستمد منها (مبادئ العلم)، وهي علم الكلام واللغة

<sup>(</sup>١) تطور الفكر الأصولي عند المتكلمين، لأحمد إبراهيم الحسنات (ص٢٢٧- ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) اشتهر في علم أصول الفقه مدرستان أساسيتان: مدرسة المتكلمين، ومدرسة الفقهاء؛ فمدرسة المتكلمين اعتمدوا في بناء وتدوين أصول الفقه على النظر المُجرَّد في الأدلة الكلية لاستخراج القواعد الأصولية دون التقيُّد بمذهب أو رأي معين، وتُسمَّى هذه المدرسة بطريقة الجمهور؛ لأن علماء المذهب المالكي والشافعي والحنبلي درجوا عليها. انظر: تطور الفكر الأصولي (ص٧٣).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط، للزركشي (١: ١١).

العربية والفقه، وبين وجه استمداد أصول الفقه من هذه العلوم(١١).

ويعتبر كتاب «البرهان» أحد الكتب الأربعة التي قامت عليها طريقة المتكلمين في أصول الفقه، وهذه الكتب هي «البرهان» و «المستصفى» للغزالي و «المعتمد» لأبي الحُسَين البصري و «العُمَد» للقاضي عبد الجبار، وامتاز إمام الحرَمَين بعمق البحث واستخدام العبارات العالية في البلاغة، وقد اعتمد عليه كُلُّ مَن كتَب بعده في أصول الفقه (۲). والكتاب مطبوع.

#### أبرز شروحاته:

١- «التحقيق والبيان» للإمام علي بن إسماعيل الأبياري المالكي (ت٦١٦هـ)،
 وهو شرح مشهور، وهو مطبوع.

٢- «إيضاح المحصول من برهان الأصول» للإمام أبي عبد الله محمد بن
 علي المازري المالكي (ت٣٦٥هـ)، وهو مطبوع.

٣- «المَنخول» للإمام أبي حامد الغزالي، حيث اختصر «البرهان»، وضَمّ إليه تعليقات إمام الحرمين الأصولية الأخرى وهَذَّبها، مع تقسيمات وتبويبات لتسهيل المطالعة، وهو مطبوع.

### ٤\_ «الورقات» لإمام الحرَمين الجويني :

يعتبر كتاب «الورقات» متنًا صغيرًا في علم أصول الفقه، وقد سعى إمام الحرمين أن يجرِّدَه من المسائل غير الضرورية للطالب المبتدئ، فاكتفى برؤوس المسائل مع سُهولة ووضوح العبارة، وقد لقي هذا المتنُ من الاهتمام

<sup>(</sup>١) تطور الفكر الأصولي عند المتكلمين (ص٢٤١ - ٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر، لابن خلدون (١: ٥٧٨).

والعناية الشيءَ الكثير، فأكبَّ العلماء عليه تدريسًا وشرحًا ونظمًا.

### أبرز شروحاته ومختصراته:

1\_شرح الإمام جلال الدين المَحَلّي (ت٨٦٤هـ)، وهو أشهر الشروح وأكثرها تداولًا.

٢- «الأنجم الزاهرات على حَلِّ ألفاظ الورقات» للإمام شمس الدين المارديني (ت ١ ٨٧هـ)، والكتاب مطبوع.

٣- «تسهيل الطُّرُقات في نَظم الورقات» للإمام شرف الدين العمريطي (ت٩٨٨هـ)، وعليه شرح «لطائف الإشارات» للعلامة عبد الحميد قُدس (ت١٣٣٤هـ)، وهو مطبوع.

٤ «الشرح الكبير على الورقات» للإمام ابن قاسم العبادي (ت٩٩٢هـ)،
 وهو شرح على الورقات، وشرح المَحَلّي، والكتاب مطبوع.

## ٥ ـ «اللمع» للإمام أبي إسحاق الشيرازي (ت٤٧٦هـ):

يعتبر كتاب «اللمع» متنًا ميسَّرًا بسيط العبارة، من أواخر الكتُب التي ألفَّها الشيرازي في أصول الفقه؛ ولذلك فهو المُمثِّل الحقيقي لآرائه الأصولية، والكتاب مطبوع.

وصنف الإمام الشيرازي «شرح اللمع»، يكاد أن يكون شرحًا «للمع» إلا أنه ليس كذلك، فقد سار فيه المؤلف على طريقة المتكلمين في الطريقة الجدَلية والحجج العَقلية في رَدِّ آراء المخالفين والاستدلال لآرائه، والكتاب مطبوع في دار الغرب الإسلامي بتحقيق الدكتور عبد المجيد التركي.

# ٦- «المستصفى» لحجة الإسلام أبي حامد الغزالي (ت٥٠٥هـ):

كتب حُجّة الإسلام المستصفى بعد أن نضجَت شخصيتُه العِلميّة فهو من أواخر كُتُبه الأصولية، وقد ظهرت شخصيةُ الغزالي فيه، وصرَّح فيه بآرائه واختياراته، ووضع مقدمة منطقية في أول الكتاب، وابتكر ترتيبًا بديعًا لموضوعات علم الأصول، حيث قسَّم الأصول إلى أربعة أقطاب: الثمرة (الحكم الشرعي)، والمُثمِر (أدلة أصول الفقه)، وطرق الاستثمار (الدلالات)، والمُستثمر (مباحث الاجتهاد والتقليد)، وتابعه على هذا التقسيم جماهيرُ الأصوليين إلا في بعض التقديم والتأخير والتقسيم إلى أبواب وفصول (۱).

ويعتبر كتاب «المستصفَى» الممثِّلَ الحقيقيَّ لآراء الغزالي وتحقيقاته الأصولية؛ وذلك لكونه آخر مؤلَّفاته الأصولية، والكتاب له عدة طبعات منها طبعة دار الرسالة العالمية بتحقيق الدكتور محمد الأشقر.

#### أبرز شروحاته ومختصراته:

١- «الضروري من أصول الفقه» للعلامة ابن رُشد الحَفيد (ت٥٩٥هـ)،
 وهو اختصار لكتاب «المستصفى» مع حذف المُقدِّمات المَنطِقِيَّة، درج فيه
 مصنفه على طريقة خاصة في النظرة الفقهية، وهو مطبوع.

٢- «روضة الناظر وجَنّة المناظر» للإمام ابن قدامة الحنبلي (ت ٢٠٠هـ)،
 وهو اختصار لكتاب «المستصفى»، ويعتبر من الكتب المُعتمَدة عند الحنابلة،
 وهو مطبوع.

٣- «صفوة اللآلئ من مستصفى الغزالي» للعلامة عبد الكريم المدرس (ت١٤٢٦هـ)، وهو مختصر (للمستصفى»، وهو مطبوع.

<sup>(</sup>١) تطور الفكر الأصولي (ص٢٦- ٢٦٧).

## ٧- (المحصول) للإمام فخر الدين محمد بن عمر الرازي (٣٠٦هـ):

يعتبر «المحصول» موسوعة أصوليّة أطال فيها مؤلِّفها من الأدلة والاحتجاج، فهو يذكر الحُجَج الفاسدة ويوضِّحُها ويرُدُّ عليها، ومِن ثَمَّ يتكلَّم عن الأدلة المقبولة ويبيِّن وجهَ صحتها وقوتها، ويناقِشها بحيث لا يترك لمعترض أيَّ إيراد عليها، واعتمد الرازي في كتابه على السبر والتقسيم في المسائل الأصولية، فهو يبدأ بذكر المسألة ثم يُقسِّمُها إلى فروع، ثم يَستدِلُّ عليها بأدلة السبر والتقسيم، مما يعني أنه يبحَثُ بشكلٍ دَقيق كلَّ ما له عَلاقة بالمسألة (۱).

قال الإمام القرافي: «رأيت كتاب «المحصول» للإمام الأوحد فخر الدين أبي عبد الله محمد ابن الشيخ الإمام العلامة أبي حفص عمر الرازي - قدّس الله رُوحَه - جمّع قواعد الأوائل، ومُستحسنات الأواخر بأحسن العبارات، وألطف الإشارات، وقد عظم نفع الناس به، وبمُختصراته، وحصل لهم بسببه من الأهلية، والاستعداد ما لم يحصل لمن اشتغل بغيرِه، بسبب أنه ألّفه من أحسَنِ كتُب السنة، وأفضل كتب المعتزلة: «البرهان» و «المستصفى» للسنة، و «المعتمد» و «شرح وأفضل كتب المعتزلة، فهذه الأربعة هي أصلُه مُصانًا بحسُن تصرُّفات الإمام، وجودة ترتيبه و تنقيحه، و فصاحة عبارته، وما زاده فيه من فوائد فِكره و تصرُّفه، وحسن ترتيبه وإيراده و تهذيبه» (۱).

وقد قام بتحقيقه الدكتور طه جابر العُلواني، وطبعته مؤسسة الرسالة.

<sup>(</sup>١) تطور الفكر الأصولي (ص٢٧٧ - ٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) نفائس الأصول بشرح المحصول للقرافي (١: ٩٠).

#### أبرز شروحاته ومختصراته:

١- «الكاشف عن المحصول» للإمام أبي عبد الله العجلي الأصفهاني
 (ت٦٨٨هـ)، ولم يُتمَّه، والكتاب مطبوع.

٢- «نفائس الأصول في شرح المحصول» للإمام شهاب الدين القرافي
 (ت٤٨٤هـ)، والكتاب مطبوع.

٣ـ «الحاصل» للإمام تاج الدين الأرموي (ت٦٥٣هـ)، وهو من أشهر المُختصَرات على كتاب «المحصول»، وهو مطبوع بتحقيق الدكتور عبد السلام أبو ناجي.

٤- «التحصيل» للإمام سراج الدين الأرموي (ت٦٨٢هـ)، وهو مُختصَر مشهور لكتاب «المحصول»، وهو مطبوع بتحقيق الدكتور عبد الحميد أبو زيد.

• «تنقيح الفصول» للإمام القرافي، وهو مختصر مشهور لكتاب «المحصول»، وهو مطبوع في دار الرياحين، بتحقيق محمد حسن عبد الفتاح المالكي.

٨- «الإحكام في أصول الأحكام» للإمام سيف الدين الآمدي (ت ٦٣١هـ):

قام الآمدي بتلخيص الكتب الأربعة في أصول الفقه على طريقة المتكلمين (وهي «العُمَد» و «المعتمد» و «البرهان» و «المستصفى»)، مع إضافات وتحقيقات، وشأنه في ذلك شأن الرازي في «المحصول»، ولكنه اختلف عنه في الطريقة، فقد اعتمد على تحقيق المسائل الأصولية، والتفريع عليها مع الإقلال من الأدلة والاحتجاج (۱).

<sup>(</sup>١) ديوان المبتدأ والخبر (١: ٧٨٥).

ويُعَدُّ «الإحكام» من أكثر الكتب الأصولية تحقيقًا للمسائل الأصولية والتفريع عليها، وقد استخدم الأساليب المنطقية والكلامية في تحقيقه للمسائل الأصولية، ويُعتَبر من أواخر الكتب الأصولية \_ على طريقة المتكلمين \_ التي صُنّفت على منهج البحث الحر(١)، والكتاب مطبوع.

#### أبرز مختصراته:

1 ـ «منتهى السول» للإمام الآمدي نفسه، وهو اختصارٌ لكتاب «الإحكام»، والكتاب مطبوع في مؤسسة الرسالة ناشرون، بتحقيق الدكتور يحيى الطائي.

٢- «مختصر مُنتَهى السُّول» المسمى بـ «مختصر ابن الحاجب» الأصولي للإمام جمال الدين الإسنائي المعروف بابن الحاجب (ت٢٤٦هـ)، وهو اختصار لكتابَي الآمدي: «منتهى السول» و «غاية الأمل في علم الجَدَل»، وهو من أشهر المتون الأصولية وأدَّقها عبارة وأكثرها تحقيقًا، وقد وضَع عليه ما يزيد عن ستة وسبعين شرحًا (٢٠)، أشهرها شرح الإمام عضُد الدين الإيجي (ت٢٥٥هـ)، وهو من الشروح المُعتمَدة في تدريس أصول الفقه للطلبة المتقدمين، وعليه شرح: «رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب» للإمام تاج الدين السُّبكي (ت٧١١هـ)، وهو كتابٌ حافل بالتحقيقات الأصولية، والشرحان المذكوران مطبوعان.

٩- «منهاج الوصول إلى علم الأصول» للإمام ناصر الدين البيضاوي (ت٦٨٥هـ): هو خلاصة كتابي «الحاصل» لتاج الدين الأرموي، و «التحصيل» لسراج

<sup>(</sup>١) تطور الفكر الأصولي (ص٢٩٨ - ٣٠١).

<sup>(</sup>٢) انظر: تطور الفكر الأصولي (ص٢٢).

الدين الأرموي، وهما من مختصرات كتاب «المحصول»، مع اعتماده على «الحاصل» أكثر، وأضاف زيادات عليهما من أصلهما «المحصول»(١)، فيكون بذلك قد جمع زُبدة علم الأصول على طريقة المتكلِّمين.

ويُعتَبر «المنهاج» أحد الكتب الثلاثة التي استقرَّ عليها العلماء في علم أصول الفقه على طريقة المتكلمين -مع «مختصر ابن الحاجب» و«جمع الجوامع» - ويمتاز بدقة العبارة والإكثار من الأدلة والاحتجاج على طريقة الإمام الرازي، مع قِلّة المباحث المنطقية والكلامية، حتى اشتغل به أكثر العلماء وطلبة العلم (٢).

#### أبرز شروحاته:

1- "نهاية السُّول بشرح مِنهاج الوصول" للإمام جمال الدين الإسنوي (ت٧٧٧هـ)، وهو أشهر شرح على "المنهاج"، قد اعتمده العلماء في تدريس أصول الفقه للطلبة المتوسطين، والكتاب مطبوع في دار ابن حزم بتحقيق الدكتور شعبان إسماعيل.

٢- «الإبهاج بشرح المنهاج» للإمام تقي الدين السُّبكي (ت٥٥هـ)، وأتمَّه ابنُه الإمام تاج الدين السُّبكي (ت١٧٧هـ)، وهو من أوسع شروح «المنهاج»، والكتاب مطبوع في دار ابن حزم، بتحقيق الدكتور شعبان إسماعيل.

٣- «معراج المنهاج بشرح منهاج الوصول إلى علم الأصول» للإمام شمس الدين الجزري (ت٧١١هـ)، وهو من أسهل الشروح، والكتاب مطبوع

<sup>(</sup>١) تطور الفكر الأصولي (ص٣١٦–٣١٧).

<sup>(</sup>٢) نهاية السول بشرح منهاج الوصول، للإسنوي (ص٥).

في دار ابن حزم، بتحقيق الدكتور شعبان إسماعيل.

\$ - «شرح المنهاج» للبيضاوي في علم الأصول، للأصفهاني، يشرح عبارة الكتاب شرحًا وافيًا ومُختصَرًا من غير تطويل، عُنِي بتحقيقه الدكتور عبد الكريم النملة.

## · ١- «جمع الجوامع» للإمام تاج الدين السبكي (ت٧٧١هـ):

جمع السُّبكيُّ كتابه من زُبدة مئة كتاب، وبيَّن أنه لم يقتصر على الموجود في كتب الأصوليين، بل ضم إليه شيئًا كثيرًا من كتُب الفُقهاء والمُحدِّثين والمُفسِّرين وغيرهم، ولم يقتصر فيه على علم أصول الفقه، بل أضاف إليه علم أصول الدين وخاتمةً في التصوُّف والسلوك، فكان جامعًا لثلاثة علوم في متن واحد (۱).

أهميته: يُعتبر «جمعُ الجَوامع» أهم متن استقرَّت فيه الآراء الأصولية على طريقة المتكلِّمين، وما زال العلماء يعتمدونه في تدريس أصول الفقه بالأزهر والزيتونة وغيرهما، وقد امتاز الكتاب بالاختصار الشديد للمسائل الأصولية ودِقّة العبارات، وتحرير الخلافات والأقوال الأصولية وبيان قُوّتِها وضَعفها، وخُلُوِّه من المباحث الجدلية والمنطقية.

#### أبرز شروحاته ومختصراته:

١- «منع الموانع عن جمع الجوامع» للمؤلّف نفسه، حيث أجاب عن
 الاعتراضات التي أُوردت على متنه، وهو مطبوع.

٢- «البدر الطالع بشرح جمع الجوامع» للإمام جلال الدين المَحَلّي

<sup>(</sup>١) تطور الفكر الأصولي (ص٣٣٠- ٣٣٣).

(ت ٨٦٤هـ)، وهو من أشهر الشروح على «جمع الجوامع»، وما زال العلماء يعتمدونه في تدريس الأصول للطلبة المتقدمين، وعليه حاشيتان مشهورتان مطبوعتان للعلامة عبد الرحمن البناني (ت ١٩٨٨هـ)، والعلامة حسن العطار (ت ١٢٥٠هـ).

وقد قام الدكتور عبد الملك السعدي بتحقيق «البدر الطالع» مع شرح معضلاته والتعليق عليه، وطبعته هيئة علماء المسلمين في العراق.

٣ـ «تشنيف المَسامِع بشَرح جَمع الجوامع» للإمام بدر الدين الزركَشي (ت٤٩٧هـ)، وهو من أحسن شروح «جمع الجوامع»، والكتاب مطبوع في دار طيبة الخضراء بتحقيق عبد الله بن شرف الدين الداغستاني.

٤- «الغيث الهامع شرح جمع الجوامع» للإمام أبي زُرعة ولي الدين العراقي
 (ت٦٣٨هـ)، وقد استمَدَّ شرحه من «تشنيف المسامع»، والكتاب مطبوع في
 دار الفاروق بتحقيق حسن عباس قطب.

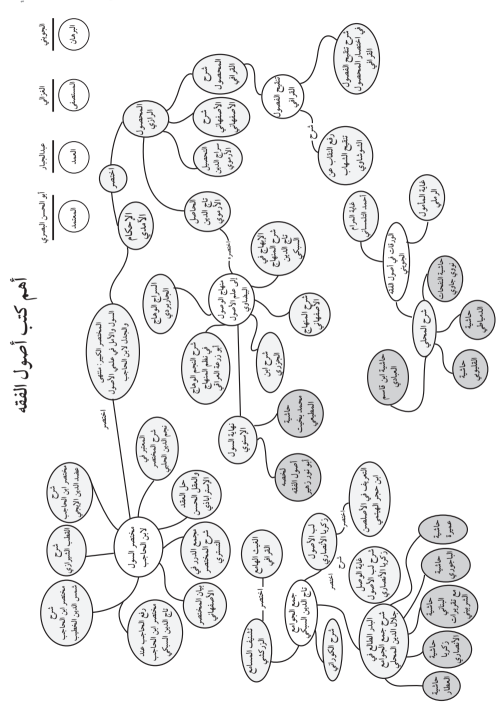
٥ ـ «الكوكب الساطع في نظم جمع الجوامع» للإمام السيوطي (ت٩١١هـ) وهو نظم مشهور لمتن «جمع الجوامع» في (١٤٥٠) بيتًا، وهو أوسع منظومة في علم أصول الفقه، وقد كتب عليه مؤلِّفه شرحًا ماتعًا في «شرح الكوكب الساطع»، وهو مطبوع.

7- «لب الأصول» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري (ت٩٢٦هـ)، وهو مختصر مشهور على كتاب «جمع الجوامع»، وشرَحَه مؤلِّفُه في كتاب «غاية الوصول إلى شرح لب الأصول»، وهو من الكتب المُعتمَدة في تدريس الطلبة المتوسطين، والكتاب مطبوع في دار الفتح، بتحقيق حسام الدين سليمان.

١١ـ «البحر المحيط في أصول الفقه» للإمام بدر الدين الزركشي (ت٧٩٤هـ):

جمع الإمام الزركشي في كتابه آراء الشافعية في أصول الفقه، وأضاف إليها آراء الحنفية والمالكية والحنابلة والظاهرية من كتبهم المعتمدة، وزاد على ذلك بآراء المعتزلة والشيعة من كتبهم، فقد جمع الزركشي جميع الآراء الأصولية، وحقَّق نسبة هذه الأقوال من كتبهم.

وقد جاء عرض الزركشي في كتابه للمسائل الأصولية على طريقة المتكلمين؟ من حيث اتخاذ القواعد منطلقًا لتقرير الأحكام الفرعية، واهتم بالمصطلحات والحدود الأصولية وبيان الفروق الدقيقة بين المسائل الأصولية، والكتاب مطبوع بتحقيق الدكتور عبد القادر العاني.



## المبحث السادس أبرز كتب الفتاوي

الفتوى هي إخبار بحكم شرعي في مسألة نازلة، وقد جُمعت كثيرٌ من فتاوى الأئمة والعلماء في كتب خاصة، وهي أجوبة تتعلق بأسئلة كانت موجَّهة إليهم ونوازل حدثت في عصرهم، فينبغي على طالب العلم أن يداوم المُطالَعة فيها حتى تتحصل له ملكة الفتوى، ويتنبه إلى أن كتب الفتاوى لا يُرجع إليها لمعرفة القولِ المُعتمَد أو توثيق المذهب الشافعي.

ومن أبرز كتب الفتاوى في المذهب:

١ ـ فتاوى القاضي حسين المروذي (ت٢٦٤هـ):

جُمعت هذه الفتاوى من قِبَل أحد طلاب القاضي وهو الإمام البغوي، وقام بترتيبها على أبواب الفقه، والكتاب مطبوع في دار الفتح.

### ٢ فتاوى الإمام ابن الصلاح (ت٦٤٣هـ):

جُمعت هذه الفتاوى من قِبَل أحد طلاب الإمام، وهو الشيخ كمال الدين المغربي، وقد اشتملت على أربعة أقسام: التفسير، والحديث، والعقائد والأصول، والفقه، وبلغ عدد مسائل الكتاب (١٢٦٤)، والكتاب مطبوع.

### ٣ فتاوى الإمام العزبن عبد السلام (ت٦٦٠هـ):

جُمعت هذه الفتاوي من كتابين للإمام العز، هما: الفتاوي الموصلية والفتاوي

المصرية، وقد اشتمل الكتاب على أغلب الأبواب من العقيدة، والعبادات، والمعاملات، والأحوال الشخصية، والقضاء والآداب، والكتاب مطبوع.

#### ٤ ـ فتاوى الإمام تقى الدين السبكي (ت٥٦هـ):

الكتاب عبارة عن فتاوى مُطوَّلة ورسائل متفرقة جُمعت من كلام الإمام السبكي، والكتاب مطبوع.

## ٥ فتاوى الإمام أبي زُرعة العراقي (ت٢٦٨هـ):

الكتاب عبارة عن فتاوى جمعها المؤلف بنفسه، وقد بلغ عدد المسائل فيها (١١٩) مسألة مرتَّبة على أبواب الفقه، والكتاب مطبوع بتحقيق الدكتور حمزة فرحان.

### ٦ ـ «الحاوي للفتاوي» للإمام جلال الدين السيوطى (ت١١٩هـ):

الكتاب عبارة عن مجموعة من الفتاوي المُطوَّلة والمُختصَرة التي وُجِّهت للإمام السيوطي فجمَعَها في كتاب، ورتَّبه على الأبواب الفقهية، والتفسير، والحديث، وأصول الفقه، والنحو والإعراب، والتصوف، والكتاب مطبوع.

### ٧- (فتاوى الرملي) للإمام شهاب الدين الرملي (ت٥٧هـ):

الكتاب عبارة عن فتاوى للإمام شهاب الدين أحمد الرملي، وجمَعها ابنه الإمام شمس الدين الرملي (ت٤٠٠ هـ)، ورتَّبها على أبواب الفقه، والكتاب مطبوع.

### ٨ «الفتاوى الفقهية الكبرى» للإمام ابن حجر الهيتمي (ت٤٧٩هـ):

الكتاب عبارة عن مجموعة كبيرة من الفتاوى الفقهية أُورِدت على صيغة سؤال وجواب، ورتَّبها مؤلِّفُها على الأبواب الفقهية، والكتاب مطبوع.

ويُعتبَر الكتاب أهم كتب الفتاوى التي صُنفت في المذهب، وقد حوت الكثير من التحقيقات في المذهب من إمام بلغ أعلى درجات التحقيق بين المتأخرين.

٩- «بغية المسترشدين» للعلامة عبد الرحمن بن محمد بن حسين المشهور (ت٠١٣٢هـ):

يُعتبر الكتاب تلخيصًا لفتاوي عدد من كبار علماء المذهب المتأخرين وهم: شيخ المحققين العلامة محمد بن سليمان الكردي (ت١٩٤هـ)، والعلامة عبد الله بن الحسين بن عبد الله بافقيه (ت٢٦٦هـ)، والعلامة عبد الله بن عمر بن أبي بكر بن يحيى (ت١٢٦٥هـ)، والعلامة الشريف علوي بن سقاف بن محمد الجفري (ت١٢٣٧هـ)، والعلامة محمد بن أبي بكر الأشخر اليمني محمد الجفري (ت١٢٣٧هـ)، والعلامة محمد بن أبي بكر الأشخر اليمني (ت١٩٩هـ)، وقد أضاف مؤلِّف الكتاب بعض الفتاوى التي سُئِل عنها، وضَمَّ الكثير من التنبيهات والضوابط والفوائد الفقهية، والكتاب مطبوع.

۱۰ ـ «غاية تلخيص المراد من فتاوى ابن زياد» للعلامة عبد الرحمن المشهور (۱۳۲۰هـ):

اختصر المؤلِّف فتاوى الإمام عبد الرحمن بن زياد الزبيدي (ت٩٧٥هـ)، وهو أحد كبار محققي المذهب المتأخرين في بلاد اليمن، وذكر ما خالفه فيه أو وافقه الإمام ابن حجر الهيتمي؛ لكونه معتمد الفتوى عند أهل اليمن، والكتاب مطبوع بهامش «بغية المسترشدين» لنفس المؤلف.

١١ ـ «عمدة المفتي والمستفتي» للعلامة جمال الدين محمد بن عبد الرحمن الأهدل (ت١٣٥٢هـ):

أصل الفتاوي لمفتي الديار اليمنيّة العلامة محمد بن أحمد الأهدل

(ت١٢٩٨هـ)، وقام تلميذه العلامة جمال الدين بتلخيصها وتهذيبها، والكتاب مطبوع.

١١ ـ (جواهر الفتاوى) للعلامة عبد الكريم بيارة المدرس (ت٢٦٦هـ):

وَصفُ الكتاب: يعتبر الكتاب تجميعًا لفتاوى عدد كبير من علماء الأكراد الشافعية، حيث قام العَلّامة المدرِّس بجمعها وأضاف لها فتاويه ورتَّبها على الأبواب الفقهية، وقد حوى الكتاب أيضًا أبحاثًا للمؤلِّف في النوازل الفقهية المعاصرة، والكتاب مطبوع.



# المبحث السابع أبرز كتب أحاديث الأحكام في المذهب

يعتبر فن (أحاديث الأحكام) جزءًا لا يتجزأ من علم الفقه، وقد كانت كتب المتقدمين زاخرة بأحاديث الأحكام، ولكن مع ظهور منهج الاختصار والمتون الفقهية، ظهرت الحاجة إلى إفراد أحاديث الأحكام في كتب مستقلة ليسهل على طالب العلم حفظها ودراستها، ومن أبرز كتب أحاديث الأحكام في المذهب الشافعي:

## ١ ـ «معرفة السنن والآثار » للحافظ أبي بكر البيهقي (ت٥٨٥ هـ) :

خرّج الإمام البيهقيُّ في كتابه هذا ما احتجَّ به الإمام الشافعي من الأحاديث في الأصول والفروع بأسانيدها التي رواها بها، وأضاف إليها كثيرًا من الفوائد الحديثة في الجرح والتعديل والعلل، وتتبَّع المتابعات والشواهد لتقوية بعض الأحاديث، والكتاب مطبوع.

وقد أثنى الإمام تاج الدين السبكي على كتابه هذا فقال: «لا يَستغني عنه فقيةٌ شافعي»، وقال إمام الحرمين: «ما من شافعي إلا وللشافعي في عنقه مِنّةٌ إلا البيهقي فإنه له على الشافعي منّةٌ لتصانيفه في نُصرَتِه لمذهبه وأقاويله»(١).

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى، للسبكى (٤: ١١).

### ٢- «إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام» للإمام ابن دقيق العيد (ت ٢ · ٧هـ):

هو شرح على متن «عمدة الأحكام» للحافظ المقدسي أملاه على تلامذته، وقد جرت طريقة المؤلف في الشرح بالبدء بترجمة راوي الحديث، ثم شرح معاني الحديث مُقسَّمًا على مسائل، والاستطراد في بحث الاختلاف الفقهي خاصة خلاف المالكية والشافعية مبيِّنًا الأصول التي بُني عليها كل مذهب، والكتاب غني بالقواعد الأصولية والأبحاث الفقهية النادرة، والكتاب مطبوع.

## ٣- «الإلمام في أدلة الأحكام» للإمام ابن دقيق العيد:

وهو مُختصر في أدلة الأحكام اختصر فيه مؤلِّفه كتابه العظيم «الإمام في أدلة الأحكام» والذي يُعتبر موسوعة في بابها، واقتصر في «الإلمام» على الأحاديث الصحيحة فقط، وكان عدد الأحاديث فيه (١٢٩١) حديثًا، وكل من كتابي الإمام والإلمام مطبوع.

وقد عمل ابن دقيق العيد على شرح الإلمام، وهو شرحٌ مليء بالفوائد والدقائق الفقهية والأصولية والنحوية والحديثية، ولكنه لم يُتِمَّه، وهو مطبوع في دار النوادر.

## 

يُعتَبر هذا الكتاب شرحًا لكتاب «تقريب الأسانيد وترتيب المسانيد» للمؤلّف نفسه الذي جمّع مختصرًا في أحاديث الأحكام من كُتُب السُّنة الأصيلة والتزم الصحة في أحاديثه، ثم حذف أسانيدها، وشرحها شرحًا فقهيًّا موسَّعًا، وقد وصل المؤلِّفُ في هذا الشرح إلى نصف الكتاب تقريبًا، ثم أكمَله ابنُه الحافظ أبو زرعة العِراقيُّ (ت٢٦٨هـ)، والكتاب حافل بالنُّكت الفقهية والفوائد الحديثية، وهو مطبوع.

## ٥- «بلوغُ المَرام» للحافظ ابنِ حَجر العسقلاني (ت٥٦هـ):

يُعتبَر هذا الكتاب متنًا جمَع فيه مؤلِّفُه أصولَ الأدلة الحديثية من الصحيحين، وكتب السُّنَن والمسانيد، ورتَّبه على أبواب الفقه، وحكَم على الأحاديث بالصحة أو الضعف، وقد وصل عددُ أحاديثه (١٥٩٦) حديث، والكتاب مطبوع.

٦- «فتح العلام بشرح الإعلام بأحاديث الأحكام» لشيخ الإسلام زكريا
 الأنصاري (ت٩٢٦هـ):

وهو كتاب شرح فيه شيخ الإسلام أحاديث الأحكام التي جمَعَها في كتاب «الإعلام بأحاديث الأحكام»، ويمتاز الكتاب بلطافة عبارته وتوجيه الاستدلال والجمع بين الأحاديث المتعارضة على أصول المذهب الشافعي، والكتاب لا يستغني عنه طالب العلم المبتدئ.



## المبحث الثامن أبرز كتب طبقات رجال المذهب

### ١ ـ «طبقات الشافعية» للحافظ عماد الدين بن كثير (ت٤٤٧هـ):

اشتمل الكتاب على تراجم أعلام الشافعية منذ عصر الإمام الشافعي حتى عصر المؤلف، وقد قسَّم طبقات فقهاء الشافعية إلى إحدى عشرة طبقة، وبلغ عدد أعلام الشافعية الذين ترجَم لهم (٩٥٨) إمامًا وفقيهًا في المذهب، والكتاب مطبوع.

## ٢\_ «طبقات الشافعية الكبرى» للإمام تاج الدين السبكي (ت ٧٧١هـ):

اشتمل الكتاب على تراجم أعلام الشافعية منذ عصر الشافعي حتى عصر المؤلِّف، وقد قسَّم طبقات الشافعية إلى سبع طبقات، ورتَّب التراجم في كل طبقة على حروف المعجم، وبلغ عدد الأعلام الذين ترجَم لهم (١٤١٩) إمامًا وفقيهًا في المذهب، وقد ضمَّ المُؤلِّف في هذا الكتاب فوائد علمية ونوادر أدبية لا يُستغنى عنها.

ويعتبر الكتاب موسوعة عظيمة في طبقات رجال المذهب الشافعي، والكتاب مطبوع.

٣ـ «طبقات الشافعية» للإمام جمال الدين الإسنوي (ت٧٧٧هـ):
 اشتمل الكتاب على تراجم أعلام الشافعية حتى عصر المؤلِّف، واستفاد

ممَّن كتَب قبلَه كالسُّبكي وابنِ الصلاحِ والنووي، وقد عمَد المُؤلِّف إلى ترتيب كتابه على حُروف المُعجَم بعد أن بدأ بترجمة الإمام الشافعي وأصحابه المباشِرين، وقسَّم كل حرف إلى فصلين: الأول الأسماء الواردة في كتابي «الشرح الكبير» للإمام الرافعي و «الروضة» للإمام النووي، والثاني في الأسماء الزائدة عما وقع في هذين الكتابين، ويمتاز بشكل عام بالإيجاز وحسن الترتيب والاستيعاب، والكتاب مطبوع.

٤ (طبقات الشافعية) للقاضي تقي الدين أبي بكر بن أحمد بن شهبة
 (ت ١ ٥ ٨ هـ) :

اشتمل الكتاب على تراجم أعلام الشافعية حتى عصر المؤلف، ورتَّب طبقات الشافعية إلى خمس عشرة طبقة، واقتصر في تراجمه على الأعلام الذين تكثُر الحاجة إلى معرفتهم؛ حيث بلغ عدد الأعلام الذين ترجم لهم (٣٠٢) إمام في المذهب، والكتاب مطبوع.



# المبحث التاسع أبرز كتب تخريج الفروع على الأصول

يقصد بعلم تخريج الفروع على الأصول: ردُّ الفروع الفقهية إلى القواعد الأصولية، فهو يُعتَبر كالواسطة بين علم أصول الفقه وبين علم الفقه، ومن أبرز كُتُبه على المذهب:

١- (تخريج الفروع على الأصول) للإمام شهاب الدين الزنجاني (ت٥٦٥ هـ):

وصف الكتاب: رتَّب المؤلِّف الكتابَ على الأبواب الفقهية مبتدئًا بكتاب الطهارة ومنتهيًا بكتاب العتق، وأودع فيه أبرزَ المسائل الخلافية بين الحنفية والشافعية مبيِّنًا الأصولَ التي بُني عليها الخلاف.

وقد جمع مؤلِّفُ الكتاب بين الفروع والأصول في طريقة متميِّزة لم يُسبق بها؛ حيث رسم علاقة الفروع الفقهية بأصولها من القواعد والكليات، ويُعتَبر هذا الكتاب أولَ كتاب صُنِّف في تخريج الفروع على الأصول كفَنِّ مُستقِل، والكتابُ مطبوعٌ بتحقيق الدكتور محمد أديب الصالح.

٢- «التمهيد في تخريج الفروع على الأصول» للإمام جمال الدين الإسنوي (ت٧٧٧هـ):

رتَّب المؤلف كتابه على أبواب أصول الفقه، وتعرض لجميع القواعد الأصولية على مذهب الشافعية، محاولًا أن يذكر لكل قاعدة أصولية فرعًا

فقهيًّا، ولكنه لم يتعرض للمذاهب الأخرى كما فعل الإمام الزنجاني، والكتاب مطبوع بتحقيق الدكتور محمد حسن هيتو.



# المبحث العاشر الكتب التي اعتنت بمنهجية الفتوى في المذهب

يُعتبر الاهتمامُ بمنهج الفتوى من أهم ما يتوجب على طالب العلم تعلمه؛ لأن التفقُّه يعتمد على مرحلتَين: دراسة الكتب على المشايخ، والتدرُّب على منهج الفتوى، فمَنهَجيّة الفتوى تُعين الطالب على البحث في كتب المذهب، وطريقة معرفة القول المعتمد، وتبين كيفية التعامل مع اختلاف الأقوال والأوجه داخل المذهب، ولذلك فقد كتب كثير من العلماء في هذا الباب، ومن أبرز الكتب التي أُلفت فيه:

١- «أدب المفتي والمستفتي» للإمام ابن الصلاح الشهرزوري (ت٦٤٣هـ):

اشتمل الكتاب على التأصيل العلمي للفتوى، وبُيِّنت بإسهاب شروطُ المفتي والمستفتي وأحكامهما، وتطرَّق المؤلِّف لمنهجية الفتوى في المذهب مثل مسألة الجديد والقديم، ومسألة اختلاف أقوال الشافعي وأوجه الأصحاب وغيرهما، والكتاب مطبوع.

٢- «فرائد الفوائد في اختلاف القولين لمجتهد واحد» للإمام شمس الدين السلمى الشهير بالمناوي (ت٧٤٧هـ):

يرتكز موضوع الكتاب على شُبهة تعدُّد الأقوال عند الإمام الشافعي، وقد أجاب المؤلِّف عنها، وبيَّن أن ذلك وقع لكثير من الأئمة المجتهدين، ثم بيَّن

أقسام هذه الأقوال ووجه سبب اختلاف أقواله، وبيَّن كيفية الترجيح بين أقوال الشافعي، وتكلَّم بإسهاب في القول القديم والجديد، والكتاب مطبوع.

٣ـ «الفوائد المدنية فيمن يُفتَى بقوله من أئمة الشافعية» للعلامة محمد بن سليمان الكردي (ت١٩٤هـ):

وضع المؤلف المنهَج المُعتبَر للمفتين والفقهاء في الفتوى بالمعتمد والبحث في كتب المذهب والاختيار بين أقوالِ المتأخِّرين مبيِّنًا مَن يُقدَّم قولُه منهم، والكتاب مطبوع.

وقد قام العَلّامة شهاب الدين الشالياتي المُليباري باختصار «الفوائد المدنية» في «العوائد الدينية بتلخيص الفوائد المدنية»، والكتاب مطبوع.

٤- «الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعية» للعلامة علوي السقاف المكى (ت١٣٣٥هـ):

اشتمل الكتاب على تاريخ المذهب، وبين المُؤلِّف أبرزَ كتُب المَذهب الشافعي، وتكلَّم عن طبقات علماء المذهب، وبيَّن مَن يُقدَّم قولُه من المتأخِّرين والكتب المعتمدة في المذهب، وتحدَّث عن دور النووي والرافعي في تحرير المذهب، وشرح أهم المصطلحات الخاصة بالمذهب، وقد اختصر المؤلِّفُ كتابه «الفوائد المكية»، والكتابان مختصر الفوائد المكية»، والكتابان مطبوعان.



# المبحث الحادي عشر كتب ومؤلفات في مسائل خاصة

كُتب في المذهب الشافعي مئات الكتب والرسائل في موضوعات مستقِلّة ومسائل خاصة، ويمكن أن نذكُر أبرزَ هذه الكتب والرسائل مرتّبة على أصناف الكتُب الفقهية:

أُولًا: في كتاب العبادات

1- «التبصرة في ترتيب أبواب للتمييز بين الاحتياط والوسوسة» للإمام أبي محمد الجويني (ت٤٣٨هـ)، وقد هدف المؤلِّف في كتابه هذا إلى تبيين الفرق بين الوسوسة والاحتياط في الدين، فبدأ بالنصوص الشرعية التي تحذِّر من مكائد الشيطان، وبين الأصول التي يعتمد عليها في هذا الباب، ثم تناول مسائل الكتاب مُرتَّبة على أبواب فقهية، والكتاب قد تم تحقيقُه كرسالة دكتوراه، ولكنه لم يُطبع.

٢- «الإيضاح في مناسك الحج» للإمام النووي، وهي رسالة متخصصة في أحكام الحج والعمرة والزيارة، وعليها حاشية نفيسة مطبوعة للإمام ابن حجر الهيتمي.

٣ـ «شفاء السِّقام في زيارة خير الأنام» للإمام تقي الدين السبكي، وقد تناول المؤلِّف زيارة قبر النبي ﷺ من حيث المشروعية والآداب، وبيَّن فيه

أحكام بعض المسائل المتعلقة؛ مثل: التوسل، والاستغاثة، وغير ذلك، والكتاب مطبوع.

٤ - «منظومة المَعفُوّات» للإمام ابن العماد الأقفهسي (ت٨٠٨هـ)، والمنظومة في (٢٩٠) بيتًا جمع فيها مؤلِّفُها المسائل المَعفُوَّ عنها في سائر أبواب الفقه، وقد كتب الإمام شهاب الدين الرملي شرحًا عليها سماه بـ «فتح الجواد بشرح نظم ابن العماد» وهو مطبوع.

والقول التمام في أحكام المأموم والإمام» للإمام ابن العماد الأقفهسي،
 والكتاب متخصص في أحكام صلاة الجماعة.

7- «إعلام الساجد بأحكام المساجد» للإمام بدر الدين الزركشي (ت٤٩٧هـ)، وهو كتاب متخصص في أحكام وفضائل المسجد الحرام والمسجد النبوي والمسجد الأقصى وبقية المساجد، والكتاب مطبوع.

## ثانيًا: في كتاب البيوع (المعاملات)

1- «المضاربة» للإمام أبي الحسن الماوردي (ت • ٤٥هـ)، والكتاب يُعَدُّ جزءًا من كتاب «الحاوي الكبير» عمل مُحقِّقُه الدكتور عبد الوهاب حواس على اقتطاع هذا الجزء من «الحاوي»؛ بسبب أهمية عقد المضاربة في عمل البنوك الإسلامية، وقام بتنسيق الكتاب وتحريره وعنونة المسائل ليُسهِّلَه على القارئ، وأضاف في نهايته دراسة تطبيقية عن الأسس التي تقوم عليها البنوك الإسلامية، وطبيعة عقد المضاربة في هذه البنوك، والكتاب مطبوع.

٢- «فصل المقال في هدايا العمال» للإمام تقي الدين السُّبكي (ت٥٦٥ هـ)،
 وتناول المؤلف حكم الهدايا التي يأخذها القضاة أصحاب الولايات والأعمال

الذين عيَّنهم الإمام، وأطال في الأدلة وأقوال العلماء وتحرير المذهب الشافعي وبقية المذاهب في المسألة والأحكام المتعلقة بها، والكتاب مطبوع.

٣- «معيد النّعَم ومبيد النّقَم» للإمام تاج الدين السبكي (ت٧٧هـ)، وهو كتاب فريد في بابه، تناول فيه مؤلّفُه الأعمال والوظائف الموجودة في عصره، وذكر الأخلاقيات والقيم الإسلامية المتعلقة بهذه الأعمال والوظائف، وبحَثَ العديد من المسائل الفقهية العملية التي يحتاج إليها العمال والموظفون، والكتاب مطبوع.

2- «رسائل في الوقف» للإمام جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ)، وهو عبارة عن مجموعة متفرقة من رسائل كتبها الإمام السيوطي في الوقف، وهي ثماني رسائل بالإضافة إلى مسائل الوقف الموجودة في فتاوى السيوطي، فقام محقق الكتاب الدكتور تركي النصر بجمعها وتحقيقها، وطبعتها الأمانة العامة للأوقاف في الكويت.

٥- «الإتحاف ببيان أحكام إجارة الأوقاف» للإمام ابن حجر الهيتمي، والكتاب هو عبارة عن فتاوى على ثلاثة أسئلة وُجِّهت للإمام عن مدة إجارة الأوقاف، وقد تناول الكتاب ثلاثة موضوعات هي: مسألة شخص وقف دارًا على نفسه، ثم على أولاده ثم أولادهم، ومسألة أجَّر ناظرُ على وقف بشرط الواقف المكان الموقوف بأجرة معينة، ومسألة في بيت وُقِف بمكة المشرفة عامرٍ أجره ناظرُه بشرط الواقف، والكتاب حُقِّق في رسالة جامعية، ولكنه لم يُطبع.

٦- «إيضاح الأحكام لما يأخذه العمال والحكام» للإمام ابن حجر الهيتمي، قام المؤلف باختصار كتاب «فصل المقال» وزاد عليه وقيَّد بعض مسائله، وتناول

الكتاب فقه أحكام الهدايا والتفريق بينها وبين الرشوة وبعض الإجارات، وما يُقدَّم لعمال الدولة، والكتاب مطبوع.

٧- "تيسير الوقوف في غوامض أحكام الوقوف» للإمام عبد الرؤوف المناوي (ت١٠٣١هـ)، وتناول المُؤلِّف المسائل التي يكثُر وقوعها ويعز الوقوف عليها من كتب الفقه، وأتى الكتاب بالمسائل المتعلِّقة بالوقف في جميع الأبواب الفقهية، ابتداء من الطهارة وانتهاء بالعتق، وتضمَّن الكتاب أيضًا فتاوى ابن الصلاح، والسبكي، والنووي، والهيتمي في الوقف، والكتاب مطبوع.

٨ـ «تحفة الطالبين في قسم المعاملات من فقه الإمام الشافعي» للعلامة مُلّا صالح يانكي (ت١٩٧٤م)، وقد اختصر المؤلف مسائل المعاملات مع «المنهاج» و «المنهج» مع شروحهما وحواشيهما، واشتمل الكتاب على الحدود، والأركان، والشروط في كل باب مع التعليل، والكتاب مطبوع.

ثالثًا: في كتاب الفرائض (المواريث)

1- «بغية الباحث عن جُمل الموارث» المعروف بـ «متن الرحبية» للإمام أبي عبد الله الرحبي (ت٧٧٥هـ)، وهي أشهر منظومة في علم المواريث، وعليها شرح لسبط المارديني، وشرح «الفوائد الشنشورية» للعلامة عبد الله بن محمد الشنشوري، وحاشية للإمام الباجوري، والكتاب مطبوع.

٣- «فتوحات الباعث بشرح تقرير المباحث في أحكام إرث الوارث» للعلامة أبي بكر بن عبد الرحمن باعلوي (ت١٣٤١هـ)، شرح فيها مؤلفه «تقرير المباحث» للعلامة محمد بن عبد الله باسودان (ت١٢٨١هـ)، وهو

كتاب موسَّع في علم الفرائض جمَع فيه مؤلِّفه آراء المذاهب الفقهية، وهو مطبوع.

2- «تكملة زبدة الحديث في أحكام المواريث» للعلامة محمد بن سالم بن حفيظ، وهي رسالة مختصرة في علم الفرائض أخذ مؤلِّفُها أكثرَها من كتاب «تقرير المباحث» وشرحه «فتوحات الباعث»، والكتاب يُعتبر من المتون المُعتمَدة في تدريس علم الفرائض للطلبة المبتدئين، وهو مطبوع.

# رابعًا: في كتاب النكاح (الأحوال الشخصية)

1- «المفتاح في أحكام النكاح» للعلامة محمد بن سالم بن حفيظ، وهو متن مختصر فيما يجب معرفته من أحكام الزواج، والطلاق، والرجعة، والعدة، وهو من الكتب المُعتمَدة في تدريس علم النكاح للطلبة المبتدئين، والكتاب مطبوع.

٢- «العُدّة والسلاح في أحكام النكاح» للعلامة محمد بن أحمد بافضل (ت٣٠٩هـ)، وهي رسالة قصد فيها مؤلِّفُها أن يستعين بها مَن يتولَّى عقد النكاح، وعليه شرح موسَّع للعلامة عبد الله بامخرمة (ت٩٧٢هـ) «مشكاة المصباح في شرح العُدّة والسلاح»، والكتاب مطبوع.

٣- منظومة «ضوء المصباح» للعلامة عبد الله بن أحمد باسودان، وهي منظومة في (٩١) بيتًا في أحكام النكاح، والطلاق، والخُلع، والعِدّة، والرضاع، وعليها شرحان مختصران مطبوعان: أحدهما للمؤلف «زيتونة الإلقاح»، والآخر للإمام الباجوري «منح الفتاح».

## خامسًا: في كتاب القضاء

1- «أدب القاضي» للإمام أبي العباس ابن القاص (ت٣٣٥هـ)، وهو أول كتاب جمع فيه مؤلِّفُه بين أقوال المذهب الشافعي والحنفي، بالإضافة إلى ذكر أقوال العلماء الآخرين في فقه القضاء، والكتاب مطبوع.

٢- «أدب القضاء» للإمام ابن أبي الدم الحموي (٢٤٦هـ)، حيث استوفى المؤلّف الجانب التأصيلي والجانب التطبيقي في نظام القضاء على المذهب الشافعي، والكتاب مطبوع.

٣- «عماد الرضا ببيان آداب القضا» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري، وهو مُختصَر لكتاب «أدب القضا» للعلامة شرف الدين الغَزّي، وعليه شرح للإمام زين الدين المُناوي، والكتاب مطبوع.

سادسًا: في السياسة الشرعية

1- «الأحكام السلطانية» للإمام أبي الحسن الماوردي، وقد اشتمل الكتاب على النظام الإداري والمالي الذي تُدار به الدولةُ الإسلامية، وهو أول كتاب صُنِّفَ في المَذهَب في السياسة الشرعية، والكتاب مطبوع.

٢- «الغياثي» أو «غياث الأمم في التياث الظلم» لإمام الحرمين الجويني، وهو أفضل كتب السياسة الشرعية التي صنَّفها الفقهاء؛ من حيث إنه اشتمل على جوانب فقه السياسة الشرعية السياسية والعلمية والاجتماعية والمالية والدعوية، ولم يقتصر على مسائل السياسة الشرعية الواقعة فحسب، بل تجاوز ذلك أيضًا ليؤصِّل لمسائل السياسة الشرعية المُتوقَّعة، والكتاب مطبوع بتحقيق الدكتور عبد العظيم الديب.

٣- «تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام» للإمام بدر الدين بن جماعة الكناني، وهو كتاب مُختصَر في الأحكام السلطانية، تناول فيه مؤلِّفُه أبرزَ مسائل الإمامة وبيت المال وأحكام الجهاد وأحكام أهل الذمة، والكتاب مطبوع.

سابعًا: الكتب التي اعتنت باختلاف محققي المذهب المتأخرين

1- «المنهل النضّاخ في اختلاف الأشياخ» للعلامة عمر بن القره داغي (ت٥٥٠ هـ)؛ حيث جمّع المؤلِّفُ المسائل التي اختلف فيها شيخ الإسلام زكريا الأنصاري، والشهاب الرملي، والخطيب الشربيني، وابن حجر الهيتمي، والشمس الرملي، وابن قاسم العبادي، وعلي الشبراملسي، والكتاب مطبوع.

٢- «فتحُ العَلِيّ بجمع الخلاف بين ابن حجر والرملي» للعلامة عمر بن الحبيب حامد باعلوي (ت١٢٧٤هـ)، وقد اعتنى الكتاب بجمع المسائل التي اختلف فيها الإمام ابن حجر الهيتمي والإمام الشمس الرملي، والكتاب مطبوع.

• فائدة علمية: من أبرز الحواشي التي اعتنت بجمع أقوال محققي المذهب المتأخرين: «حاشية الشرواني على تحفة المحتاج»، و «حواشي الكردي على شرح المقدمة الحضرمية».



# المبحث الثاني عشر أبرز الكتب المعاصرة

برز في العصر الحديث مجموعة قيمة من الكتب والرسائل التي أعادت عرض مُفرَدات الفقه الشافعي بطريقة مُبَوبّة وسهلة لطلبة العلم والعوام، ويُتنبّه إلى أنه لا ينبغي للباحث توثيقُ القولِ المُعتمَد في المذهب من هذه الكتب، بل يرجع إلى الكتب المُعتمَدة المُقرَّرة في هذا الشأن، ومن أشهر هذه الكتب المعاصرة:

1- «الفقه المَنهَجيّ على مذهّب الإمام الشافعيّ» للدكتور مصطفى الخن والدكتور مصطفى البغا، والشيخ علي الشربجي، وقد عرض مؤلفو الكتاب المذهب الشافعي بأسلوب سَهل دون الخوض في الخلافات داخل المذهب مع الاهتمام بذكر الأدلة الشرعية والحِكم التشريعية في كل باب، وهو من أشهر الكتب المُقرَّرة في تدريس طلبة الجامعات والمعاهد الشرعية.

٢- «فتحُ العَلّام شرح مرشِد الأنام في العقائد والأحكام» للعلامة محمد بن عبد الله الجَرداني، وهو كتاب موسَّع في فقه العبادات على المَذهَب، جمَع فيه مؤلِّفُه اختياراتِ أصحابِ الحواشي والدقائق التي حوتها تلك الحواشي.

٣- «المعتمد في المذهب الشافعي» للدكتور محمد الزحيلي، وقد حاول مؤلِّفُ الكتاب جمع وتلخيص المَذهب على غرار كتاب «الفقه المنهجي» مع توشُّع أكثر وتركيز على كتب الإمام النووي وتوثيق للمصادر والمراجع.

٤- «التقريرات السديدة في المسائل المفيدة في فقه العبادات» للشيخ حسن الكاف؛ حيث جمَع فيه مؤلِّفُه مسائل دقيقة وتحقيقات بديعة لا يستغني عنها طالب العلم، وأضاف لها المؤلِّفُ جداولَ ورسومًا توضيحية وبعض المسائل المعاصرة.

وقد قام المؤلف بكتابة جزء آخر من «التقريرات السديدة في البيوع والفرائض»، وهو مطبوع.

٥- «المسائل المشهورة في المذهب الشافعي» أصدرتها دائرة الإفتاء العام بإشراف سماحة الدكتور نوح القضاة، وعرَض الكتاب أهم المسائل التي تهم المسلم في فقه العبادات بصيغة سؤال وجواب بأسلوب سَهل.

7- «نورُ المِشكاة في أحكام الطهارة والصلاة على مذهب الإمام الشافعي» للدكتور أمجد رشيد، جمع فيه المؤلِّف أحكام الطهارة والصلاة، مبيِّنًا أحكامهما، معتنيًا فيه بالدليل والتعليل في كثير من المسائل المحتاج إليها.



# الفصل الثاني أبرز المصطلحات الواردة في كتب المذهب الشافعي

اعتاد العلماء على وضع مصطلحات خاصة بهم في كتبهم، والذي يُطالِع كتُب الفقه الشافعي يجد رموزًا وكلماتٍ لها دلالات خاصة عند فقهاء المذهب، لا يعرفها إلا من قرَأ مُقدِّمات كُتُبهم، أو اطَّلع على كتُب خاصة فكَّت هذه الرموز، وبيَّنت دلالات هذه المصطلحات(١).

والاصطلاح: «لفظ مُعيَّن بين قوم مُعيَّنين»(٢)، أو «اتفاقُ طائفةٍ على أمر مخصوص بينهم»(٣).

وكلُّ مذهب من المذاهب الأربعة له مصطلحاته الخاصة به من رموز، وكلمات، وأعلام وكتب، وإشارات، فمصطلح (القاضي) عند الشافعية غيره عند الحنفية، وغيره عند المالكية، وغيره عند الحنابلة، وهكذا مصطلح (الإمام)، وغيرها من المصطلحات.

<sup>(</sup>۱) من أفضل الكتب الخاصة التي فكَّت مصطلحات ورموز المذهب الشافعي كتاب «الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعية من المسائل والضوابط الكلية» للسيد علوي السقاف، وكتاب «الشافية في بيان اصطلاحات الفقهاء الشافعية» للسيد صالح العيدروس.

<sup>(</sup>٢) التعريفات، للجرجاني (ص٤٤).

<sup>(</sup>٣) الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعية، للسقاف (ص١٤٧).

وسنقف على أهم مصطلحات المذهب الشافعي؛ لنتعرف على دلالاتها من خلال المباحث الثلاث الآتية:

المبحث الأول: اصطلاحات خاصة بألقاب الأئمة والأعلام.

المبحث الثاني: الرموز المتعلقة بالأعلام.

المبحث الثالث: اصطلاحات عامة في المذهب.



# المبحث الأول اصطلاحات خاصة بألقاب الأئمة والأعلام

من الاصطلاحات التي تدل على أئمة المذهب الشافعي وأعلامه(١):

| هو الإمام أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الإسفراييني (ت٨٤٤هـ).                                                                                                                                                 | الأستاذ                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| وهم العلماء الذين تُعَدُّ أقوالُهم أوجهًا في المذهب، وقد عاشوا قبل الأربع مئة للهجرة، ويُطلَق عليهم اصطلاحًا (المُتقدِّمون) وخُصُّوا بذلك؛ لقربهم من عصر السلف والمجتهدين، وكانت ملكة الاجتهاد فيهم قوية. | الأصحاب                                   |
| هو إمام الحرمين الجويني (ت٧٨٤هـ).                                                                                                                                                                         | الإمام                                    |
| هو الإمام شمس الدين محمد الرملي (ت٤٠٠٤هـ).<br>نير،                                                                                                                                                        | الجمال، الجمال ـ الرملي الصغ الشمس الرملي |
| عة هو الإمام أبو حامد الغزالي (ت٥٠٥هـ).                                                                                                                                                                   | حجة الإسلام، الحج                         |
| هو الإمام شهاب الدين أحمد بن حجر الهيتمي (ت٩٧٣هـ).                                                                                                                                                        | ابن حجر                                   |

<sup>(</sup>١) انظر في بيان هذه الاصطلاحات: الفوائد المكية (ص ١٤٧- ١٤٩)، والشافية في بيان اصطلاحات فقهاء الشافعية، للعيدروس (ص٤- ١٥).

| ملي الكبير، هو الإم<br>مهاب الرملي | هو الإمام شهاب الدين أحمد الرملي (ت٩٧١هـ).                                                                                                                                                                                     |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لطان العلماء هو الإم               | هو الإمام عز الدين بن عبد السلام (ت٦٦٠هـ).                                                                                                                                                                                     |
| الإمام ج                           | إذا أطلق الشارح مُعرَّفًا، أو الشارح المحقق فالمراد به الإمام جلال الدين المحلي شارح «المنهاج» (ت٤٦٨هـ). وإذا أطلق الشارح في «شرح الإرشاد» لابن المزي، فالمراد به العلامة شمس الدين الجوجري (ت٨٨٩هـ).                          |
|                                    | إذا أطلق شارح مُنكَّرًا، فالمراد به واحد من الشرّاح لأي كتاب كان، كما هو مفاد التنكير.                                                                                                                                         |
| سافعي الصغير هو الإم               | هو الإمام شمس الدين الرملي (ت٢٠٠٤هـ).                                                                                                                                                                                          |
| وحيث<br>زكريا اا<br>وحيث           | هو الإمام أبو إسحاق الشيرازي (ت٢٧٦هـ).<br>وحيث أطلقه الإمام الرملي فمراده بذلك شيخ الإسلام<br>زكريا الأنصاري (ت٢٦٦هـ).<br>وحيث أطلقه الإمام تقي الدين الحصني في كتاب «كفاية<br>الأخيار»، فمراده بذلك القاضي أبي شجاع (ت٤٨٨هـ). |
| بخ الإسلام أبو يحي                 | أبو يحيى زكريا الأنصاري (ت٩٢٦ هـ).                                                                                                                                                                                             |
|                                    | هما الإمامان أبو القاسم الرافعي (ت٦٢٣هـ)، وأبو زكريا<br>النووي (ت٦٧٦هـ).                                                                                                                                                       |
|                                    | الشيخان (الرافعي والنووي)، إضافة إلى الإمام تقي الدين السبكي (ت٢٥٧هـ).                                                                                                                                                         |
| الإمام ه                           | الإمام محب الدين الطبري (ت395هـ).                                                                                                                                                                                              |

| مدرسة من عُلماء الشافعية اشتهروا بنقل مذهب الإمام الشافعي والاعتناء به، وسُمُّوا بالعراقيين لأنهم؛ سكنوا بغداد وما حولها، وقد ترأس هذه المدرسة الإمام أبو حامد الإسفراييني، ووصفَهم الإمام النووي بأنّ نَقلَهم لنصوص الشافعي وقواعد مذهبه ووجوه متقدمي الأصحاب أتقن وأثبَتُ من نَقل الخُراسانيِّين غالبًا(۱). | العراقيون                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| مدرسة من علماء الشافعية، اهتموا بفقه الإمام الشافعي، ونقل أقواله والتمذهب بمذهبه، اشتهروا في القرن الرابع والخامس الهجريين، وترأس هذه المدرسة الإمام القَفّال الصغير المروزي (ت٧١٤هـ)، ووصفهم الإمام النووي بأنهم أحسن تصرُّفًا وبحثًا وتفريعًا وترتيبًا غالبًا (٢).                                          | الخراسانيون                     |
| الإمام أبو العباس ابن الرفعة (ت٧١٠هـ).                                                                                                                                                                                                                                                                        | الفقيه                          |
| الإمام علي بن محمد بن حبيب الماوردي (ت٠٥٠هـ).                                                                                                                                                                                                                                                                 | قاضي القضاة                     |
| القاضي الحُسَين المروزي (ت٢٦٦ هـ).                                                                                                                                                                                                                                                                            | القاضي                          |
| الإمامان علي بن محمد بن حبيب الماور دي (ت ٠ ٥٥ هـ)،<br>وعبد الواحد بن إسماعيل الرُّوياني (ت ٢ ٠ ٥هـ).                                                                                                                                                                                                         | القاضيان                        |
| أبو بكر عبد الله بن أحمد المروزي (ت١٧٤هـ).                                                                                                                                                                                                                                                                    | القَفّال الصغير                 |
| الإمام أبو بكر محمد بن علي الشاشي (ت٣٦٥هـ).                                                                                                                                                                                                                                                                   | القفال الكبير، القفال<br>الشاشي |

<sup>(</sup>١) المجموع شرح المهذب (١: ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) المجموع شرح المهذب (١: ١٤٥).

| يُستعمل هذا المصطلح في أحد هذه المعاني:  1- إذا أُطلق في كتب الشيخَين الرافعي والنووي، فالمراد بهم من كان بعد الأربع مئة من فقهاء الشافعية.  7- إذا أُطلق في مصطلح الإمام ابن حجر، فالمُراد بهم من كان بعد الشيخين النووي والرافعي.  7- إذا أُطلق في كتابات أصحاب الحواشي، فالمراد بهم أصحاب مرحلة الحواشي.     | المتأخِّرون |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| يُستعمل هذا المصطلح في أحد هذه المعاني:  1- إذا أُطلق في كتب الشيخين فالمراد بهم أصحاب الأوجه غالبًا من فقهاء الشافعية الذين كانوا قبل الأربع مئة للهجرة.  7- إذا أُطلق في مصطلح الإمام ابن حجر، فالمراد بهم من تقدموا عن الشيخين.  7- إذا أُطلق في كتابات أصحاب الحواشي فالمراد بهم من تقدّم عن أصحاب الحواشي. | المتقدِّمون |

وهنالك بعض الألقاب الخاصة بأصحاب الكتب؛ فمثلًا إذا قال الخطيب الشربيني: شيخنا، فمراده شيخ الإسلام زكريا الأنصاري، وإذا قال: شيخي، فمراده الشهاب الرملي. والمُليباري صاحب «فتح المعين» إذا قال: شيخنا، فمراده الشهاب ابن حجر الهيتمي.



# المبحث الثاني الرموز المتعلقة بالأعلام

وضع السادة الشافعية في مذهبهم رموزًا في كتبهم تدلُّ على الأعلام في المذهب رغبة منهم في الاختصار والإيجاز، ومن أهم هذه الرموز(١):

| العلامة عطية الله الأجهوري (ت١١٩هـ).                                             | أج           |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الإمام إبراهيم الباجوري (ت١٢٧٧هـ).                                               | باج          |
| العلامة سليمان بن محمد البُجَيرمي (ت١٢٢١هـ).                                     | ب-ج          |
| العلامة شمس الدين البِرماوي (ت٧٣١هـ).                                            | <i>ب</i> - ر |
| العلامة علوي بن سقاف الجفري (ت١٢٧٣هـ).                                           | ج            |
| الإمام ابن حجر الهيتمي (ت٩٧٤هـ)، ويذكره ابن قاسم العبّادي برموز أخرى هي (ح، حر). | حج           |
| العلامة محمد بن أحمد الخطيب الشوبري (ت١٠٦٩هـ).                                   | ح - ض        |
| العلامة شمس الدين الحفناوي (ت١١٨١هـ).                                            | ح ـ ف        |
| العلامة نور الدين علي بن إبراهيم الحلبي (٤٤).                                    | ح ـ ل        |

<sup>(</sup>۱) انظر في بيان هذه الرموز: بشرى الكريم بشرح مسائل التعليم، لسعيد بن محمد باعليّ باعشن (ص٤٠)، ومصطلحات الفقهاء والأصوليين، للحفناوي (ص٠٤٠)، والشافية في بيان اصطلاحات فقهاء الشافعية للعيدروس (ص٤١-٤٤).

| الإمام الخطيب الشربيني (ت٩٧٧هـ).                 | خ _ ط              |
|--------------------------------------------------|--------------------|
| الإمام نور الدين الزيادي (ت٢٤٠هـ).               | ز - ي              |
| الإمام أحمد بن قاسم العبادي (ت٤٩٩هـ).            | سم                 |
| العلامة محمد بن أبي بكر الأشخر (ت٩٥٨هـ).         | ش                  |
| العلامة عبد الله بن حجازي الشرقاوي (ت١٢٢٧هـ).    | ش ـ ق<br>ش ـ ر ـ ق |
| العلامة منصور بن ناصر الدين الطبلاوي (ت١٠١٤هـ).  | ط ـ ب              |
| العلامة عبد الحميد الشرواني الداغستاني(ت١٣٠١هـ). | ع ـ ب              |
| العلامة علي بن علي الشبراملسي (ت١٠٨٧هـ).         | ع ـ ش              |
| العلامة شمس الدين العناني (ت٩٨٠هـ).              | ع-ن                |
| العلامة أحمد بن حجازي الفشناوي (ت٩٧٨هـ).         | ف ـ ش              |
| العلامة شهاب الدين القليوبي (ت١٠٦٩هـ).           | ق ـ ل              |
| العلامة محمد بن سليمان الكردي (ت١١٩٤هـ).         | ك<br>ك_ر           |
| العلامة أحمد المدابغي (ت١١٧هـ).                  | م _ د              |
| الإمام شهاب الدين أحمد الرملي (ت ٩٧١هـ).         | الشهاب م ـ ر       |
| الإمام شمس الدين محمد الرملي (ت٢٠٠٤هـ).          | م - ر              |

هذه بعض الرموز التي اتفقت عليها كتب الشروح والحواشي في المذهب، رغم وجود رموز كثيرة يستخدمها المؤلِّفون، وكل مؤلِّف أو صاحبُ حاشية أو شارح له رُموزُه الخاصة التي يعتمدها للتدليل على بعض المشايخ أو بعض

الكتب، وهي في الغالب تكون موضَّحةً ومُبيَّنة في مُقدِّمة كل كتاب من هذه الكتب، فيرجع إليها قبل قراءة الكتاب من قِبَل القارئ.

مثال ذلك: الرموز عند ابن قاسم العبادي في «حاشيته شرح البهجة الوردية»، فيستخدم (م ـ د ـ ش) للدلالة على «شرح المنهاج» للرملي، ويستخدم (حج، د) أو (حر، د) أو (ح، د) للدلالة على «شرح الإرشاد» لابن حجر (۱)، وهكذا كل صاحب حاشية أو شرح له رموزه الخاصة التي تعرف من خلال مُقدِّمتِه (۲).



(١) مصطلحات الفقهاء والأصوليين للحفناوي (ص١٥٢).

<sup>(</sup>٢) نرى ضرورة اطلاع طالب العلم على مقدمة الكتب قبل الشروع في قراءتها؛ للتعرُّف على رموز واصطلاحات الكتاب، حتى يأمن على نفسه من الوقوع في الخطأ.

## المبحث الثالث اصطلاحات عامة في المذهب

اعتاد أصحاب المذاهب استعمال اصطلاحات خاصة لهم في كتبهم؛ للتعبير عن آرائهم واختياراتهم الفقهية، للاختصار ولحاجة تكرار هذه المصطلحات كلما لزم الأمر، ومن أهم هذه المصطلحات المستخدمة في كتب المذهب الشافعي(١):

أصل «الروضة»

مصطلح يراد به لفظ الإمام النووي في كتابه «روضة الطالبين» الذي لخَّصه واختصره من كتاب «العزيز بشرح الوجيز» للإمام الرافعي؛ لأن النووي اختصر «الروضة» من «العزيز» للرافعي، وزاد على كتابه واستدرك عليه، فميَّزوا بين الأقوال التي نقَلها النووي كما هي أو اختصرها، وبين استدراكات النووي وتصحيحاته على الرافعي.

ويُستفاد من هذا المصطلح صحة نسبة الحكم إلى الشيخين الرافعي والنووي.

<sup>(</sup>۱) انظر في بيان هذه المصطلحات: مغني المحتاج للشربيني (۱) (-0.00)، ونهاية المحتاج إلى شرح المنهاج للرملي (-0.00)، والفوائد المكية (-0.00)، والشافية في بيان اصطلاحات فقهاء الشافعية (-0.00)، ومصطلحات المذاهب الفقهية، لمريم محمد صالح الظفيري (-0.00)، وسلم المحتاج إلى معرفة رموز المنهاج للأهدل (-0.00)، وأوراق الذهب في حل ألغاز المذهب للمليباري، ورسالة التنبيه لمهران كُتى الكيفتاوي.

| مصطلح يدل على علّةٍ أقوى في أحد القولين أو الوجهين الذين تساويا في القوة، ولكن في أحد القولين أو الوجهين نص من الشارع أو عموم نص، ويدل ذلك على اعتماد هذا القول، وهي صيغة اختيار وترجيح. | الأحوط                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| مصطلح يراد به ما كان رُجحانه أكثر من غيره، ومقابله الراجح الذي اعتضد بأحد أسباب الترجيح كقوة الدليل، أو مناسبة الزمان، أو اقتضاه العرف، أو لشهرته، وهي صيغة اختيار وترجيح.               | الأرجح                         |
| مصطلح يراد به ما قوي شبَهُه بكلام الإمام الشافعي أو كلام أكثر أصحابه، وهي صيغة اختيار وترجيح في المذهب.                                                                                  | الأشبه                         |
| مصطلح يشير إلى تعارض بين الترجيح من حيث دليل المذهب وبين الترجيح من حيث العمل، فساغ العمل بما عليه العمل، وأما عبارة الشيخين: «عليه العمل» فهي صيغة ترجيح.                               | الأشهر كذا والعمل<br>على خلافه |
| مصطلح يشير إلى القول الأقوى بين أقوال أصحاب الشافعي في المسألة، ويكون الوجه المقابل له قويًّا لقوة مدركه، ويدل ذلك على جواز الأخذ بالقول المقابل.                                        | الأصح                          |
| يستعمل هذا المصطلح في أحد معنيين: الأول: أن يكون الأصح هنا بمعنى الراجح. الثاني: أن يكون الأصحاب أطلقوا الوجه قبل اطلاعهم على نص الشافعي في المسألة، ثم لما اطلعوا عليه جمعوا بينهما.    | الأصح المنصوص                  |
| مصطلح يشير إلى القول الأقوى بين أقوال الإمام الشافعي في المسألة، ويكون القول المقابل له قويًا لقوة مدركه.                                                                                | الأظهر                         |

| ما قَوِي قياسُه من أحد القولين أو الوجهين، وهي صيغة اختيار وترجيح في المذهب.                                                                                                                                                                                                                     | الأقيس                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| مصطلح يستخدمه الإمام ابن حجر للدلالة على القول الأصح من أوجه الأصحاب، ويراد به أن القول المقابل له قوي المدرك. وقد يَستعمِل الشيخان وغيرهما مصطلح (أوجه الوجهين) أو (أشبه الوجهين) وهو يماثل تعبير ابن حجر بالأوجه، ولكن مراد الشيخان بذلك احتمالات المتأخرين الذين جاؤوا بعد الأربع مئة للهجرة. | الأوجه                    |
| ما يُفهَم فَهمًا واضحًا من الكلام العام للأصحاب المنقول عن صاحب المذهب بنقلٍ عام.                                                                                                                                                                                                                | الذي يظهر                 |
| ما يُستنبط من نصوص الإمام الشافعي وقواعده الكلية، ولا يخرج عن مذهب الإمام.                                                                                                                                                                                                                       | بحث                       |
| إشارة إلى دقة المقام مرة، وإلى خدش فيه أخرى، فهو إشارة إلى الجواب القوي، وأما عبارة (فتأمل) بالفاء إشارة إلى الضعيف، وعبارة (فليتأمل) إشارة إلى الأضعف.                                                                                                                                          | تأمل                      |
| إشارة إلى قصور في عبارة الأصل، أو اشتماله على حشو.                                                                                                                                                                                                                                               | تحرير الكلام أو<br>تنقيحه |
| استعمال اللفظ في غير موضعه الأصلي، كالمجاز بلا قصد علاقة مقبولة، ولا نصب قرينة دالة عليه، اعتمادًا على ظهور الفهم من ذلك المقام.                                                                                                                                                                 | تسامح                     |
| يستعمل في كلام لا خطأ فيه ولكن يحتاج إلى نوع توجيه تحتمله العبارة.                                                                                                                                                                                                                               | تساهل                     |

| مصطلح يشير إلى قول الإمام الشافعي في المذهب الجديد في المسألة، وأن قول الشافعي في مذهبه القديم على خلافه، والمذهب الجديد هو أقوال وآراء الإمام الشافعي التي صدرت عنه بعد إقامته بمصر.                                                                                                                                                                                                       | الجديد                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| بمعنى أن يُجمِل المؤلف حكم المسألة في البداية ثم يُفصِّل فيها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | حاصل الكلام، أو<br>محصّل الكلام |
| مصطلح يدل على ما زاده الإمام النووي في «الروضة» على كتاب «العزيز» من استدراك أو تصحيح أو تفريع، ويُعرف بالعبارات أو الجمل التي تكون بين قوله: «قلت»، وقوله: «والله أعلم».                                                                                                                                                                                                                   | <b>زوائد</b> «الروضة»           |
| مصطلح يشير إلى القول الأقوى بين أقوال أصحاب الشافعي في المسألة، ويكون الوجه المقابل له ضعيفًا لضعف مدركه، فلا يجوز الفتوى به ولا العمل به في حق النفس.                                                                                                                                                                                                                                      | الصحيح                          |
| مصطلح يراد به اختلاف الأصحاب في نقل ورواية الأقوال والأوجه في المسألة. وبعبارة أسهل يشير هذا المصطلح إلى وجود اختلاف بين فريقين، أو أكثر من الأصحاب في تحديد ما هو المنقول عن السابقين في هذه المسألة في دائرة المذهب الشافعي؛ فقد يقول بعضهم: في المسألة قولان أو وجهان، ويقول الآخر: لا يجوز قولًا واحدًا أو وجهًا واحدًا، أو يقول أحدهما: في المسألة تفصيل، ويقول الآخر: فيها خلاف مطلق. | الطرق                           |
| هي صيغة ترجيح يستعملها الشيخان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | عليه العمل                      |
| مصطلح يراد به ضعف القول المذكور بـ «قيل»، وهو يشير إلى أن الخلاف في أقوال الشافعي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | في قول                          |

| مُصطَلح يُراد به ضعفُ القول أو الوجه المذكور، مع التردُّد في كون الخلاف من أقوال الشافعي أو أوجه الأصحاب.                                                                                                                                                                                        | في قول أو وجه   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| مصطلح يراد به ضعف الوجه المذكور بـ «قيل»، وهو يشير إلى أن الخلاف في أوجه أصحاب الشافعي.                                                                                                                                                                                                          | في وجه          |
| أي: إن الكلام الذي تقدَّم ذكرُه يستلزم الفساد.                                                                                                                                                                                                                                                   | فیه نظر         |
| تُستعمَل إذا كان المنقولُ عنه حيًّا؛ لأنه ربما رجع عن قوله، فإذا مات صرَّحوا باسمه.                                                                                                                                                                                                              | قال بعض العلماء |
| مصطلح يشير إلى قول الإمام الشافعي في المذهب القديم في المسألة، وأن قول الشافعي في مذهبه الجديد على خلافه، والمذهب القديم هي أقوال وآراء الإمام الشافعي التي صدرت عنه قبل الانتقال إلى مصر تصنيفًا وإفتاء.                                                                                        | القديم          |
| مصطلح يدل على وجود خلاف بين قولين للإمام الشافعي في المسألة، وقد يكون القولان قديمين أو جديدين أو قديم وجديد، والراجح هو ما نُصَّ على أرجحيته منهما، وقد لا يرجَّح بينهما.                                                                                                                       | القولان         |
| مصطلح يدل على القول المقابل لنص الإمام الشافعي في المسألة،<br>أي: إنه إذا وُجد قو لان للشافعي في مسألتين متشابهتين ولم يظهر<br>فرقٌ بينهما، فيكون القول الأول منصوصًا في المسألة الأولى<br>ومخرَّجًا في المسألة الثانية، والقول الثاني منصوصًا في المسألة<br>الثانية مخرَّجًا في المسألة الأولى. | القول المخرج    |
| مصطلح يُراد به ضعف القول المذكور، وهو يشير إلى أن الخلاف في وجوه الأصحاب، وليست في أقوال الشافعي.                                                                                                                                                                                                | قيل             |
| مصطلح يُراد به أن المسألة خلافية فيما بعده.                                                                                                                                                                                                                                                      | كذا             |

| يشير هذا على عدم تأكُّدِهم من نسبة القول إلى «الروضة» أو زوائدها، أي: ما زيد فيها على «العزيز».                                                                                                                                     | كذا في «الروضة»        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| فهو كأصل «الروضة»، وهي عبارة النووي الملخص فيها لفظ «العزيز»، ثم بين التعبيرين المذكورين فرق، وهو أنه إذا أتى بالواو فلا تفاوت بينهما وبين أصلها في المعنى، وإذا أتى بالكاف فبينهما بحسب المعنى يسير تفاوت.                         | كذا في «الروضة» وأصلها |
| يختلف المراد منه بحسب ضبط الميم؛ فإن ضُبت بفتح الميم الثانية فهو راجح، أو بكسر الميم الثانية فالمعنى ذو احتمال مرجوح، فإن لم يُضبط بشيء يلزم مراجعة كتب المتأخرين، فإن وقع بعد أسباب التوجيه فهو بالفتح راجح، أو بعد أسباب التوجيد. | محتمل                  |
| هو ما اختاره أحد الفُقَهاء المُحقِّقين بناء على ما ترجح عنده، فلا يعتبر قوله من المذهب. وإذا وقع هذا المصطلح في كلام النووي في «الروضة» فهو بمعنى الأصح في المذهب، إلا في اختياره عدم كراهة الماء المشمس.                           |                        |
| مصطلح يستعمله الإمام النووي في «المنهاج» للدلالة على الحكم الراجح في المسألة من الأقوال والأوجه الموجودة في الطريقين أو الطرق، ويُذكر هذا المصطلح عادة بعد ذكر الطرق في نقل المذهب(١).                                              | المذهب                 |

<sup>(</sup>١) انظر في كيفية معرفة الطريق الراجح بين الطرق المنقولة في المسألة: أوراق الذهب في حل ألغاز المذهب لعبد النصير المليباري (ص٢٤).

| مصطلح يشير إلى القول الأقوى بين أقوال الإمام الشافعي في المسألة، ويكون القول المقابل له ضعيفًا لضعف مدركه.                                                                                                                     | المشهور         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| مصطلح يستخدمه الإمام ابن حجر للدلالة على القول الأظهر من أقوال الإمام الشافعي.                                                                                                                                                 | المعتمد         |
| هو الحكم بالشيء، لا على وجه الصراحة.                                                                                                                                                                                           | مقتضى الكلام    |
| مُصطلح يُطلَق على الراجح من مذهب الإمام الشافعي في المسألة، فتارة يستعمل في التعبير عن نص الشافعي، وتارة يستعمل في التعبير عن وجه للأصحاب، ويكون القول المقابل له ضعيفًا لا يعمل به.                                           | المنصوص         |
| مصطلح يُراد به نصُّ الإمام الشافعي الصريح في المسألة، ويكون القول المقابل له وجهًا ضعيفًا في المذهب أو قولًا مخرجًا من قول منصوص للشافعي.                                                                                      | النص            |
| مُصطلَح يراد به اختلاف آراء أصحاب الإمام الشافعي المُخرَّجة على أصوله وقواعده، يقول الإمام النووي: «فالأقوال للشافعي، والأوجه لأصحابه المنتسبين إلى مذهبه، يُخرِّجونها على أصوله ويستنبطونها من قواعده، ويجتهدون في بعضها»(١). | الوجهان، الأوجه |
| هو الوجه الذي خرَّجه الأصحاب واستنبطوه باجتهادِهم على غير<br>قواعدِ الإمام الشافعي أو نصوصه، ولا تُعتبَر أقوالًا في المذهب.                                                                                                    | الوجه الشاذ     |

فهذه أبرز المصطلحات التي يكثُر استعمالها في كتب المذهب الشافعي، وقد يستعمِل بعض العلماء مصطلحات خاصة بهم يمكن معرفتها بمطالعة مُقدِّمات كتبهم.

<sup>(</sup>١) المجموع للنووي (١: ٦٥).

وترجع أهمية هذه المصطلحات إلى الترجيح بين الأقوال والأوجه، وبيان القول القوي الذي يمكن العمل به، والقول الضعيف الذي لا يجوز العمل به؛ فمثلًا مصط لح «الصحيح» أقوى في الدلالة من «الأصح»؛ لأن مقابل الصحيح لا يجوز العمل به بخلاف مقابل الأصح، وبيان مَن يُقدَّم منها في الفتوى، فإذا تعارض عندنا قولان، وكان أحدهما صحيحًا والآخر أصح، فالمُقدَّم منهما الصحيح؛ لأنه أقوى في الدلالة على قوة المذهب.



# الفصل الثالث منهج الفتوى في المذهب الشافعي

يتناول هذا الفصل أبرز المعالم التي يحتاجها طالب العلم للفتوى ومعرفة القول المُعتمَد في المذهب الشافعي، وسيجري تقسيمُه إلى ستة مباحث وهي:

المبحث الأول: الكتب التي يُفتى منها في المذهب.

المبحث الثاني: المسائل التي يُفتَى بها بغير القول المعتمد.

المبحث الثالث: حكم الفتوى بالأقوال والأوجه المرجوحة والضعيفة في المذهب.

المبحث الرابع: المسائل التي يُفتى بها من المذهب القديم للإمام الشافعي. المبحث الخامس: الفتوى بظاهر الحديث الصحيح. المبحث السادس: ضابط الاعتماد على العرف في الفتوى.



#### مقدمة في الفتوى

الفَتوى بالواو بفتح الفاء، والفُتيا بالياء بضم الفاء، وهي اسمٌ مِن أفتى العالِم: إذا بيَّن الحكم. واستفتيته: سألته أن يُفتي، ويقال: أصله من الفتَى وهو الشاب القوي، والجمع: الفتاوي، بكسر الواو على الأصل، وقيل: يجوزُ الفتح للتخفيف(١).

وفي الاصطلاح: الفتوى: هي بيانُ حكم الله تعالى بمقتضى الأدلة الشرعية على جهة العموم والشمول<sup>(٢)</sup>، والمراد أن وظيفة المُفتِي هي بيان الأحكام الشرعية، فالمُفتِي ليس مشرِّعًا، بل مُبلِّغُ للأحكام.

فالإفتاء وظيفة عظيمة الشأن، شديدة الخطورة؛ قال الإمام النووي: «اعلم أنّ الإفتاء عظيمُ الخطر كبيرُ المَوقِع كثيرُ الفضل؛ لأن المفتي وارثُ الأنبياءِ صلوات الله وسلامه عليهم، وقائمٌ بفَرضِ الكفاية، لكنه معرَّضٌ للخطأ، ولهذا قالوا: المُفتِي مُوقِّعٌ عن الله تعالى»(٣).

ولذلك اشترطوا فيمن يتولى وظيفة الفتوى أن يكون ذا أهلية تامّة، والمرادُ بصاحب الأهلية التامة: المُجتهدُ المُطلَق الذي حصّل ملكةَ الاستنباط

<sup>(</sup>١) المصباح المنير (٢: ٤٦٢).

<sup>(</sup>٢) الإفتاء: حقيقته وآدابه ومراحله، بحث مقدم إلى مؤتمر الفتوى وضوابطها، المجمع الفقهي الإسلامي، لعلي جمعة (ص٨).

<sup>(</sup>٣) المجموع شرح المهذب (١: ٠٤).

من الكتاب والسنة، وأما غير المجتهد فيجب عليه أن ينسُب الفتوى للمُجتهِد صاحب القول، وطريقُ نقل أقوال المُجتهدين أحد أمرين(١):

الأول: أن ينقُلَ الفتوى من أحد الكتب المَعروفة المتداوَلة لمذهبِ ذلك المجتهد، وهذا يتطلب أن يعرِفُ مصطلحات المَذهب، ويميِّز بين الكتُبِ المُعتمدة في الفتوى وغير المعتمدة، ويعرِف مراتبَ الأقوال داخل المذهب؛ فيميِّز بين الأقوالِ المُعتمدة التي يُفتَى بها ويُنسب قولُ المذهب إليها، والأقوالِ الصحيحة التي يُفتى بها دون أن ينسب المذهب إليها، والأقوالِ الضعيفة التي يجوز العملُ بها دون الفتوى، والأقوالِ الشاذة التي لا يجوز الفتوى ولا العمل بها.

الثاني: أن يكون له سنَدٌ في مذهَب ذلك المجتهد بأن تلقّاه روايةً عن شيوخه، وهذا نادر في زماننا.



<sup>(</sup>١) الإفتاء: حقيقته وآدابه ومراحله، لعلي جمعة (٣٢).

# المبحث الأول الكتب التي يُفتي منها في المذهب

تُعتبر معرفة الكتب المُعتمَدة في المذهب من أهم القضايا التي تواجه المُفتين والباحثين والمدرِّسين، فلا يصِحُّ لمن يفتي بقول الشافعية أن يعتمِدَ على أي كتابٍ ولو كان مؤلِّفه شافعيًّا، والكتُب المعتمَدة هي الكتُبُ التي تحوي المسائل المُعتمَدة في المذهب، ويندُر وجودُ غير المعتمَد فيها، وهذه الكتب المعتمَدة هي التي عول عليها علماء المذهب الشافعيِّ، وتناولوها بالثقة والاعتماد وأفتوا بها، وقد تناولنا في الفصل الخاص بتطور المذهب أن المذهب قد مرَّ بأطوار حتى وصل إلى عصر التنقيح والتحرير، ثم عصر الازدهار، وأن المُعوَّل عليه عند علماء المذهب هي جُهود شيخِ الإسلام زكريا الأنصاري وطلابِه وأصحابِ عند علماء المذهب هي جُهود شيخِ الإسلام زكريا الأنصاري وطلابِه وأصحابِ الحواشي، فيجوز الفتوى والعمل بكل ما جاء به المتأخِّرون شريطة ألا يتفق المتأخِّرون على ضَعفه، وفيما يأتي بيان سَرديُّ لأبرز الكتب المعتمدة المطبوعة:

١- «أسنى المطالب في شرح روض الطالب» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري،
 وعليه حاشية للإمام شهاب الدين الرملي.

٢- «الغرر البهية في شرح البهجة الوردية» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري،
 وعليه حاشيتان للإمام الشربيني والإمام ابن قاسم العبادي.

٣- «فتح الوهاب بشرح منهج الطلاب» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري،

وعليه حاشيتان للعلامة سليمان العُجَيلي (المُلقَّب بالجَمل) والعلامة سليمان البُجَيرمي.

٤- «تحفة الطلاب بشرح متن تحرير تنقيح اللباب»، لشيخ الإسلام زكريا
 الأنصاري، وعليه حاشية للعلامة الشرقاوي.

٥ «مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج» للإمام الشربيني.

7- «الإقناع بحلِّ ألفاظ أبي شجاع» للإمام الشربيني، وعليه حاشية «تحفة الحبيب على شرح الخطيب» للعلامة البُجَيرمي.

٧- «فتح الرحمن بشرح زُبَد ابن رسلان» للإمام الشهاب الرملي.

٨ «تحفة المحتاج في شرح المنهاج» للإمام ابن حجر الهيتمي، وعليه حاشيتان للعلامة الشرواني والإمام ابن قاسم العبادي.

9- «المنهاج القويم في شرح المقدمة الحضرمية» للإمام ابن حجر الهيتمي، وعليه عدد من الحواشي أبرزها: «الحواشي المدنية» و «الحواشي الكبرى» وكلتاهما للعلامة محمد بن سليمان الكردي، وحاشية للعلامة الترمسي، وحاشية العلامة الجرهزي.

١٠ «نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج» للإمام الشمس الرملي، وعليه حاشيتان للعلامة الشبراملسي و العلامة الرشِيدي.

11 «غاية البيان بشرح زبد ابن رسلان» للإمام الشمس الرملي.

11- «فتح المُعين بشرح قرة العين بمهمات الدين» للإمام المُليباري، وعليه حاشية «إعانة الطالبين على حلِّ ألفاظ فتح المعين» للعلامة البكري، وحاشية «ترشيح المستفيدين» للعلامة علوي السقاف، وحاشية «إعانة المستعين» للعلامة على باصبرين.

١٣ (حاشيتا قليوبي وعميرة على كنز الراغبين بشرح منهاج الطالبين».
١٤ (حاشية الباجوري على شرح ابن قاسم الغَزّي على متن أبي شجاع».
١٥ (بشرى الكريم بشرح المقدمة الحضرمية» للعلامة سعيد باعشن.
فهذه أبرز الكتب المطبوعة التي يمكن الرجوع إليها لمعرفة القول المعتمد في المذهب.

#### أهمية كتب المتقدمين ومدى اعتمادها وفائدة الرجوع إليها

كتب المتقدِّمين لا يُرجع إليها لمعرفة القول المُعتمَد، بل تُقرَأ للبحث والتفقُّه والتوسُّع في معرفة الأدلة والمناقشات العلمية للمذاهب الأخرى؛ قال الإمام ابن حجر: «الكتُبُ المُتقدِّمة على الشيخين لا يُعتمَد شيءٌ منها إلا بعد مزيدِ الفحص والتحرِّي حتى يغلِبَ على الظن أنه المذهب»(١)، فدلَّ الكلام السابق على أن كتب المتقدِّمين ليست من مظان القول المعتمد بالنسبة للباحث العلمي، أو للمُقلِّد في المذهب، أو الفقيه الذي لم يبلغ درجة التحقيق في المذهب، وأما الفقيه المُحقِّق فيمكنه أن يراجعَ كُتُب المتقدِّمين ويقارِنَ ما توصَّل إليه بالبحث مع ما ذكره الشيخان، وسيأتي تفصيل ذلك في الفصل المتعلق بقواعد الترجيح في المذهب.

إذا كان مدار المُذهب الشافعي على جهود الشيخين (الرافعي والنووي)، فلماذا لم تُذكّر كتبُهما من الكتب المُعتمدة في المذهب؟

كتُب الشيخين لا يرجِعُ إليها إلا لمن بلغ درجة في المذهب تمكِّنُه من تحرير كلامهما؛ لأن النووي قد تتعدد آراؤه بين كتبه فيحتاج إلى مرجِّح بينها،

<sup>(</sup>١) تحفة المحتاج بشرح المنهاج، لابن حجر الهيتمي (١: ٣٩).

وقد يُطلِق الشيخان بعض الأحكام الفقهية دون تقييد، وبناء على ذلك يتعيَّن على المفتي والطالب والمدرِّس والباحث أن يرجع إلى كتب المتأخرين الذين حرَّروا كلام الشيخين؛ قال الإمام ابن حجر الهيتمي: «الذي أطبق عليه محقِّقو المتأخرين أن المعتمد ما اتفقا عليه \_ أي: الرافعي والنووي \_ أي: ما لم يُجمِع متعقبو كلامهما على أنه سهو، فإن اختلفا فالمصنف \_ النووي \_ فإن وُجِد للرافعي ترجيحُ دونه فهو... والواجب في الحقيقة عند تعارُض هذه الكتب \_ للرافعيّ ترجيحُ دونه فهو... والواجب في المتأخّرين واتباع ما رجَّحوه منها»(١).

### أهمية المتون في المذهب، ومدى اعتمادها في الفتوى

من الأخطاء الشائعة الرجوع إلى المتون للفتوى بالمذهب؛ لأن ألفاظ المتون مختصرة حتى يسهُلَ تدريسُها، فلم تعتنِ المتون بذكر الضوابط والقيود، ولذلك فلابد من الرجوع إلى شروح هذه المتون وحواشيها، وعدم الاكتفاء بألفاظ المتون.



<sup>(</sup>١) تحفة المحتاج بشرح المنهاج (١: ٣٩) بتصرف يسير.

# المبحث الثاني المسائل التي يفتي بها بغير القول المعتمد

يعتبر مُصطلَح «المعتمَد» مصطلحًا شائعًا عند السادة الشافعية ـ خاصة المتأخرين منهم ـ ويعنون بذلك القول الراجح المُعبِّر عن اجتهاد الإمام الشافعي من بين مجموعة أقواله، أو القول المُخرَّج على قواعدِه وأصولِه مما يصِحُّ نسبتُه إلى المذهب(١).

ويُعدُّ الرجوع إلى القول المعتمد واجبًا على كل من تصدَّر للفتوى بمذهب الشافعية، فلا يجوز نسبةُ مذهب الشافعية إلى قول مرجوح في المذهب، فهذا هو الأصل الذي لا ينبغي الخروج عنه، ولكن هنالك بعض الحالات التي يجوز فيها الخروج عن القول المُعتمد؛ لتحقق مصلحة أو عند وجود صعوبة في تطبيق القول المعتمد، وقد اختلف الفقهاء المتأخرون في جواز الخروج عن القول المعتمد في الفتوى، فمنعه جمهورهم، واختار بعضهم جوازه، ولكن هذا الاختلاف نظري، والعمل عند الفقهاء جرى على جواز الخروج عن المُعتمد؛ إعمالًا لقاعدة: (كلَّما ضاق أمرٌ اتَسع) وقاعدة: (المَشقة تجلِبُ التيسير)(٢).

وقد يكون الخروج عن القول المعتمد إلى قول مرجوح داخل المذهب أو مذهب فقهي آخر.

<sup>(</sup>١) المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٢٢).

<sup>(</sup>٢) مطلب الإيقاظ، لعبد الله بن الحسين بلفقيه (ص١٢٢).

ويمكن حصر الأسباب المُسوِّغة للخروج عن القول المُعتمَد في حالتين:

أولًا: صعوبة تطبيق القول المُعتمَد ووجود الحاجة إلى الأخذ بغَيره؛ وبيان ذلك أن القول المُعتمَد في المذهب مبنيٌ على قوة الدليل وقوة النظر والاستدلال، ولكن قد تواجه الفتوى بالقول المُعتمَد مشقةٌ شديدة، أو تكون الفتوى به غير مناسبة لبعض الأزمنة أو الأمكنة، فيأخذ الفقهاء بقولٍ آخر مُعتَبر.

قال العَلّامة باسودان: «اعلم أن أئمتنا الشافعية لهم اختيارات مُخالِفة لمذهب الإمام الشافعيّ اعتمدوا العمل بها، لتعسُّر أو تعذُّر العملِ بالمذهب منها، وهي كثيرةٌ مشهورة، وعند التحقيق فهي غيرُ خارجة عن مذهبه إما بالاستنباط والقياس، أو الاحتياط من قاعدة له، أو على قول قديم أو دليل صحيح»(۱).

ومن الأمثلة على ذلك: نقل الزكاة من بلد المزكي، فالمُعتمَد في المذهب عدم جواز ذلك، واختار أكثر الفقهاء المتأخِّرين جواز ذلك أخذًا من مذهب الحنفية؛ قال العلامة ابن عجيل اليمني: «ثلاث مسائل في الزكاة نفتي فيها على خلاف المذهب: في نقل الزكاة، ودفعها إلى صنف واحد، ودفع زكاة واحد إلى شخص واحد».

ومن الأمثلة أيضًا قَبول شهادة الفاسق، فمِن شروط الشهادة العدالة، فلا يُقبَل شهادة الفاسق، وهذا هو المعتمد، واختار بعض المتأخرين؛ كالإمام الغزالي والأذرعي قبول شهادة الفاسق عند عموم الفسق، أخذًا بقولٍ مرجوح

<sup>(</sup>١) المقاصد السنية إلى الموارد الهنية في جمع الفوائد الفقهية، لمحمد الحضرمي باسودان (٦٣).

<sup>(</sup>٢) حاشية الجمل على شرح المنهج (٤: ٩٧).

للإمام الشافعي؛ وذلك دفعًا للحرج الشديد في تعطيل الأحكام(١١).

ثانيًا: المصلحة العامة: إذا تعارض الفتوى بالقول المُعتمَد مع المصلحة العامة للأمة، فإن الفقهاء يأخذون بالأقوال الأخرى المعتبرة، ومن الأمثلة على ذلك تجويز الصلاة خلف المخالف في المذهب.

ومما تقتضيه المصلحة العامة وجوب الأخذ بأمر السلطان الموافق لقول مذهب مُعتبَر؛ وقد سُئِل الإمام ابن حجر الهيتمي عمّا إذا أمر السلطانُ بأمر موافق لمذهب مُعتبَر من غير أن يعلم بذلك المَذهب فضلًا عن تقليده، فهل يتعيَّن تنفيذُ أمرِه بذلك؟ فأجاب بقوله: نعم، يتعيَّن ذلك كما صرَّح به البُلقِيني. وعبارتُه: إذا أمر السلطان بأمر موافق لمذهب مُعتبَر من مذاهب الأئمة المُعتبَرين فإنا ننفِّذه، ولا يجوز لنا نقضُه، ولا نقول: يحتاج إلى أن يعلم بالخلاف كغيره من الحكام؛ لأن الخوض في مثل ذلك يؤدِّي إلى فِتَن عظيمة ينبغي سدها. انتهى (٢).

وفي ضوء ذلك فقد اتجهت رؤية دائرة الإفتاء العام الأردنية في منهج الفتوى المُعتمَد على الالتزام بالمذهب الشافعي مع الاستفادة من الاجتهادات الفقهية المُعتبَرة؛ حيث نصت الدائرة في موقعها الإلكتروني: «التزام دائرة الإفتاء بالفتوى على مذهب الإمام الشافعي لا يعني التقليد التام لاجتهادات فقهاء المذهب، بل للدائرة رؤيةٌ متقدِّمة في طريقة الاستفادة من جميع مفردات المذاهب الفقهية ضمن المعطيات الآتية:

ا ـ إذا تعلَّقت المسألة بنازلة جديدة من نوازل العصر غير منصوص عليها في اجتهادات الفقهاء، أو كانت من المسائل العامة التي تتعلق بالمجتمع كله

<sup>(</sup>١) بغية المسترشدين في تلخيص فتاوى بعض الأئمة من العلماء المتأخرين (ص٦٠٣).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الفقهية الكبرى، لابن حجر الهيتمي (٤: ٣٨٧).

أو الأمة كلها، سواء في مسائل المعاملات المالية أو النوازل الطبية أو غيرها: فلا بد للدائرة حينئذ من إعداد أبحاث خاصة لدراسة المسألة في ضوء الأدلة الشرعية، والقواعد الفقهية، والموازنة بين المصالح والمفاسد، تخلص من خلالها إلى حكم شرعيٍّ يُعرَض على (مجلس الإفتاء) للبحث والتداول، ثم الوصول إلى قرار خاص بشأن تلك المسألة.

٢-إذا كان اجتهاد المذهب الشافعي في مسألة مُعيَّنة لا يناسِب تغيُّر الزمان والمكان والظروف المحيطة بسؤال المستفتي، كأن يؤدي إلى حرج شديد، أو مشقة بالغة، أو اختلفت العلة التي من أجلها نصَّ فُقهاء الشافعية على ذلك الاجتهاد، أو استجدَّ من المعلومات والحقائق العلمية ما يدعو إلى إعادة البحثِ في الاختيار الفقهي: ففي جميع هذه الحالات تقوم دائرة الإفتاء بإعادة دراسة المسألة في ضوء القواعد الفقهية والمقاصد الشرعية، وتستفيد من اجتهادات جميع المذاهب الإسلامية للوصول إلى الحكم الشرعي الأقرب إلى مقاصد الشريعة.

٣- وأما في قضايا الأحوال الشخصية، كالنكاح والطلاق والحضانة والميراث، فإن الدائرة تعتمد في الفتوى (قانون الأحوال الشخصية الأردني) ولا تخرُج عنه، وذلك حتى لا يحدث تضارُب بين الإفتاء والقضاء الشرعي في المملكة، والقانون مُستمد من اجتهادات وأقوال فقهاء المسلمين، تم اختيارها وفق أسس وضوابط شرعية، من قِبَل لجانٍ مُختَصّة». انتهى (۱).



<sup>(</sup>۱) انظر: موقع دائرة الإفتاء العام: .#https://www.aliftaa.jo/ShowContent.aspx?Id=47.

# المبحث الثالث حكم الفتوى بالأقوال والأوجه المرجوحة والضعيفة في المذهب

الأقوال الضعيفة والمرجوحة في المذهب هي الأقوال غير المعتمدة، فتشمل مقابل الأظهر ومقابل الأصح والأوجه، كما تشمل مقابل الصحيح والمشهور، وقد تقدم شرح هذه المصطلحات.

ولا يجوز الفتوى ولا العمل بالأقوال التي في مقابل الصحيح والمشهور؟ لأن أدلتها ضعيفة.

وأما الأقوال الضعيفة التي في مقابل الأصح والأظهر؛ فيجوز العمل بها في حق النفس أو إخبار المستفتي عنها، وأما الفتوى به فظاهر كلام علماء الشافعية عدم الجواز، ويمكن حمل كلامهم أنه لا يجوز الفتوى بهذه الأقوال مع إطلاق نسبتها إلى المذهب الشافعي أو من اشترط عليه عند التولية للفتوى بمذهب الشافعي، أو الحكم والقضاء بالمذهب الشافعي كما صرح بذلك الإمام ابن حجر الهيتمي، حيث قال: «إن المُقلِّد إذا قلَّد وجهًا ضعيفًا جاز له العملُ به في نفسه، وأما في الفتوى والحكم: فقد نقل ابن الصلاح الإجماع على أنه لا يجوز، وأما ما قاله آخرًا فهو ظاهر فيما إذا شُرِط عليه في التولية التزامُ مذهب مُعيَّن وجوَّزناه فإن لم يشرط عليه ذلك جاز»(۱).

<sup>(</sup>١) الفتاوي الفقهية الكبرى، لابن حجر الهيتمي (٢: ٢١٢).

وبناء على ذلك فيجوز العمل بالأقوال الضعيفة - إذا كانت في مقابل الأصح أو الأظهر - والإفتاء بها على طريق التعريف بحال هذا القول، كما يجوز للعامي تقليده وإخبار الغير به (١).

قال العلامة الكُردِي: «تجويز تقليد الأقوال والأوجه الضعيفة والأئمة المجتهدين غير الأئمة الأربعة بشرطه من التسهيل في الملة الحنفية السهلة»(٢).

وتشمل الأقوال الضعيفة في المذهب اختيارات العلماء المحقّقين فيجوز العمل بها، وكذا الفتوى بها بشرط عدم نسبتها إلى المذهب الشافعي؛ قال العلامة القليوبي: «يجوز العمل في جميع الأحكام بقَول مَن يَثِق به من الأئمة؛ كالأذرعي، والسُّبكي، والإسنوي، على المعتمد»(٣)، وقال العلامة باسودان: «وقد نصُّوا على أن المراتِبَ الأربع الأولى ـ أي: المجتهد المُطلَق والمنتسب وأصحاب الوجوه ومجتهد الفتوى ـ يجوزُ تقليدُهم، وأما الأخيرتان ـ وهما مرتبة النُظّار فيما اختلف فيه الشيخان ومرتبة حَفَظةِ المَذهب ـ فالإجماعُ الفعليُّ من زَمَنِهم إلى الآنَ على الأخذِ بقولهم وترجيحاتِهم في المنقولِ حسبَ المعروفِ في كتبهم»(٤).

وقد جمع أحد الباحثين عددًا من الفتاوى التي خالف فيها فُقَهاء الشافعية المتأخِّرون في حضر موت القولَ المُعتمَد في المذهب، ومن ذلك: صحة ضمان المجهول، وصحة تأجير المبيع قبل قبضه، وجواز المغارسة، وغير ذلك (٥٠).

<sup>(</sup>١) المقاصد السنية لباسودان (ص٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) الفوائد المدنية، للكردي (ص٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) حاشيتا قليوبي وعميرة (٣: ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) المقاصد السنية، لباسودان (ص٩١).

<sup>(</sup>٥) المعتمد عند الشافعية، للكاف (ص٣٨٤- ٣٩٩).

# المبحث الرابع التي يُفتَى بها من المذهب القديم للإمام الشافعي

# أُولًا: اعتماد الإمام الشافعي لمذهبه الجديد

رُوِي عن الإمام الشافعي أنه قال: لا يحِلُّ عدُّ القديم من المذهب، فقولُ الإمام الشافعي هو المذهب الجديد، واستثنى علماء المذهب بعض المسائل التي رجَّحوا فيها القول بالمذهب القديم؛ قال الإمام الرملي: «وإذا كان في المسألة قولان قديم وجديد، فالجديد هو المعمول به، إلا في نحو سبع عشرة مسألة أُفتِي فيها بالقديم»(۱).

وبذلك يتبين أن الفتوى بالمذهب لا تستلزم أن يكون المفتى به قول الإمام الشافعي، بل الصحيح أن المسائل المعتمدة في المذهب هي قول الشافعي وما رجَّحه علماء المذهب؛ قال الإمام النووي: «ثم إن أصحابنا أفتَوا بهذه المسائل من القديم مع أن الشافعي رجع عنه فلم يبق مذهبًا له، هذا هو الصواب الذي قاله المحققون... فإذا علمتَ حال القديم، ووجدنا أصحابنا أفتَوا بهذه المسائل على القديم حمَلنا ذلك على أنه أداهم اجتهادهم إلى القديم لظهور دليله وهم مجتهدون فأفتَوا به، ولا يلزم من ذلك نسبته إلى الشافعي، ولم يقل أحد من المتقدمين في هذه المسائل أنها مذهب الشافعي أو أنه استثناها»(۲).

<sup>(</sup>١) (). انظر: نهاية المحتاج (٥: ٥٠). (٢) المجموع، للنووي (١: ٧٦).

وقد ذهب بعض العلماء كالإسنوي وابن الفِركاح إلى أن مسائل القديم المفتى بها في المذهب هي مسائل منصوصة في المذهب الجديد أيضًا، وقد قام العلامة الكردي بتتبع مسائل القديم المفتى بها فوجدها كُلَّها منصوصًا عليها في كتب الشافعي الجديدة (١).

ثانيًا: عدد المسائل التي يُفتى بها من المذهب القديم

عدّ الإمام النووي مسائل القديم المُفتَى بها فوجدها (١٩) مسألة، وأوصلها العلامة محمد سليمان الكردي إلى (٢٨) مسألة (٢٠).

ويمكن سردُ هذه المسائل كالآتي (٣):

١ ـ استحبابُ التثويب(٤) في أذانِ الصُّبح.

٢ عدم وجوب التباعدِ عن النجاسة في الماء الكثير.

٣ عدمُ استحباب قراءةِ السورةِ في الركعتين الأخيرتين.

٤- عدم جوازُ الاستنجاءِ بالأحجار فيما جاوزَ المخرَج.

عدم نَقضِ الوضوء بلَمسِ المحارم.

٦- الماءُ الجاري لا ينجُسُ إلا بالتغير.

٧ استحبابُ تعجيل العشاء.

٨- امتدادُ وقتِ المغرب إلى مغيب الشفق.

<sup>(</sup>١) الفوائد المدنية (ص٣٦٢). (٢) الفوائد المدنية (ص٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) ومن أراد التوسع في هذه المسائل فليراجع كتاب الفوائد المدنية للعلامة محمد بن سليمان الكردي، فقد بحثها بحثًا مفصلًا. انظر: الفوائد المدنية للكردي (ص٣٤٧- ٣٦٤).

<sup>(</sup>٤) وهو قول المؤذن بعد قوله: «حي على الفلاح»: «الصلاةُ خيرٌ من النوم» مرتين.

٩ جوازُ اقتداءِ المنفردِ بجماعةٍ في أثناءِ الصلاة.

١٠ تحريم أكل جلد المَيتةِ المدبوغ.

١١ و جوبُ الحدِّ بوطءِ المَحرَم بمِلكِ اليمين.

١٢ كراهيةُ تقليم أظفار الميِّتِ.

١٣- جوازُ اشتراطِ التحلُّلِ من الإحرام بعذر المَرَضِ.

١٤ عدم اعتبار النِّصاب في الرِّكاز.

١٥ صيامُ الوليِّ عن الميِّتِ الذي عليه صوم.

١٦- استحبابُ الخطِّ بين يدي المصلّي عند عَدَم الشّاخِصِ.

١٧ ـ إجبارُ الشريكِ الممتنع عن العمارةِ.

١٨ ـ جعلُ الصداق في يَدِ الزوج مضمونًا ضمانَ يَد.

١٩ ـ الجهر بالتأمين للمأموم في الصلاة الجهرية.

• ٧ ـ سُنِّيّةُ الأذان للفائتة.

٢١ تغريم شهودِ المال إذا رَجَعُوا عن الشهادة.

٢٢ قبولُ شهادةِ الأصلِ والفرع بعضهم لبعض.

٢٣ سقوطُ البيِّنتَين المتعارضَتَين المُطلَقةِ والمؤرَّخةِ.

٢٤ تقديم صاحِبِ الشاهدِينِ على صاحِبِ الشاهِدِ واليمين.

٢٠ لا يشترط تحليفُ ذي اليَدِ مع بيِّنته إذا عارضتها بيِّنةُ مَن ليس بيده العين.

٢٦ـ جوازُ تزويج أُمِّ الولد.

٢٧ عدمُ تنجيس الميتةِ التي لا دَمَ لها سائلٌ للماءِ القليل.

٢٨ ـ نجاسةُ الخنزير كنجاسة الكلبِ تُغسَلُ سبعًا.

وقد نظمَها بعض العلماء بقوله(١):

وبَعـدُ فالحَـقُّ القَويـمُ المُعتبَرْ والهَجِرُ لِلقَدِيمِ حَقًّا قَد ثَبَت أربَعةٌ مَعْ عَشْرةٍ بالسنَدِ وَزدتُها سَبعًا عَن النسّابة المسح بالأحجار غير جائر وَلَمس جِلدِ مَحرَم لا نَقض به وَإِن تَـرَى رجسًا بماءٍ راكِـدِ لِفائِتِ سُنَّ الأذانُ يا فَتَى وَوَقَتُ مَغرب حَقِيقِ عِي الْعَالِي اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَي اللَّه وَفَضِلُ تَقدِيم العَشاءِ قَد زُكِن ْ وَفِي أُخِيرَتَي صَلاةٍ ذَكَرَهُ وَإِن نَــوَى فَــنُّ جَماعــةً يَصِــحّ والجَهرُ بالتأمِينِ لِلمَأْمُوم فِي وَسُنَّ خَطٌّ لِلمُصَلِّي إِن فَقَد وَمَن يَمُت وَصَومُهُ قَد عُلِّقا وَشَرطُ تَحلِيل مِن التحررُم وَغَرِمُ وا شُهُودُنا إِن رَجَعُ وا

المَذهَبُ الجَدِيدُ طَيِّبُ الأثَرْ إلّا مَسائِلًا قَلِيلةً أتّـت عَن صاحِب الأشباهِ خُذ واعتَمِدِ السيِّدِ الشريفِ ذِي المَهابَـه مِن خارِج مُلَوَّثٍ مُجاوِز وَقَصُّ نَحو الظُّفر مِن مَيْتٍ كُرهُ وَلَـم يُنَجِّسـهُ فَـلا تُباعِـد وَلَو بلا جَماعة فِيما أتّى مُوَسَّعًا إلَى مَغِيب الشفق وَسُنَّ تَثْوِيبٌ لِصُبح يا فَطِنْ شَيءٌ مِن القُرآنِ يا ذا فانتبه وَدَبغُ جِلدِ المَيتِ أَكلًا لَم يُبَح جَهريّةٍ يا صاح سُننّةٌ قَفِي نَحوَ العَصامِمّا عَلَيهِ يَعتَمِد بذِمَّتِهُ يُصامُ عَنهُ مُطلَقا لِنَحو تَمريض جَوازُهُ نُمِي عَـن الأدا لَعَلَّهُـم يَرتَدِعُـوا

<sup>(</sup>١) حاشية البجيرمي على الخطيب (١: ٥٦).

فِي نَصِّهِم عَلَى كِلا الأصلين تَعارَضًا جَزمًا بغَير مَين حُجَّتُهُ لِخارِج فِيما ثَبَت

وَصَحَّحُ وا شَهادةَ الفَرعَين وَأُسَّ قَطُوا بَيِّنَتَ يَ خَصِمَينِ والشَّاهِدانِ قَدَّمُوهُما عَلَى شَطِرِ مَعَ اليَمِينِ فِيما نُقِلا وَلَم يُحَلَّفْ داخِلٌ قد عارَضَت وَجائِنَ ثُرُوينَ أُمِّ الوَلَدِ في أرجَح القَولَينِ والمُعتَمَدِ



## المبحث الخامس الفتوى بظاهر الحديث الصحيح

اتفق علماء أهل السنة على أن المصادر الشرعية التي تُؤخَذ منها الأحكام هي الكتاب والسُّنة والإجماع والقياس، ثم اختلفوا بعد ذلك في الاستحسان والمصالح المُرسَلة وغيرهما، وقد بُنيَت المذاهب الفقهية الأربعة على هذه الأدلة.

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي: «اقتضت حكمة الله سبحانه أن ضبط الدين وحفظه بأن نصبً للناس أئمة مجتمعًا على علمهم ودرايتهم، وبلوغهم الغاية المقصودة في مرتبة العلم بالأحكام والفتوى من أهل الرأي والحديث، فصار الناس كُلُّهم يُعوِّلون في الفتاوي عليهم ويرجِعون في معرفة الأحكام إليهم، وأقام الله مَن يضبط مذاهبَهم ويحرِّر قواعدَهم حتى ضبط مذهبُ كُلِّ إمام منهم وأصولُه وقواعدُه وفصوله، وكان ذلك من لطف الله بعباده المؤمنين، ومن جملة عوائدِه الحَسَنة في حفظ هذا الدين، ولو لا ذلك لرأى الناسُ العجب العجاب»(۱).

وبناء على ذلك فلا يختلف أحد من الفقهاء بوجوب الأخذ بالحديث الصحيح، ولكن لمّا كانت دلالة الكتاب والسنة الصحيحة مما تتفاوت فيهما الأفهامُ كان ذلك أحد أسباب الاختلاف الفقهي.

ومن المعلوم أن دلالة الحديث الصحيح تحتاج إلى معرفة في علوم النحو والبَلاغة وأصول الفقه، ولذلك فقد اتفق العلماء على أنه يشترط فيمن

<sup>(</sup>١) الرد على من اتبع غير المذاهب الأربعة لابن رجب الحنبلي (ص٢٨).

يستنبِطُ الأحكامَ من الكتاب والسنة بلوغُ درجةِ الاجتهاد، وهي مَلَكة يحوزها المجتهد، وعلومٌ يتقنها ليقدِرَ على استنباط الأحكام من مصادِرها مباشرة، وأما مَن لم يبلُغ هذه الدرجة فيجب عليه تقليدُ أحد المجتهدين، قال الإمام أحمد بن حنبل: «إذا كان عند الرجل الكتُبُ المُصنَّفة فيها قولُ رسول الله على واختلاف الصحابة والتابعين، فلا يجوز أن يعمَلَ بما شاء ويتخيَّرُ فيقضي به ويعمل به حتى يسأل أهل العلم ما يُؤخَذُ به فيكون يعمَلُ على أمر صحيح»(١).

وبناء على ذلك فالأصل أن اجتهادات الإمام الشافعي بُنيت على الكتاب والسنة وغيرهما من المصادر الشرعية، بل قد رُوِي عن الإمام الشافعي أنه قال: «إذا صَحَّ الحديث فهو مذهبي، وإذا وجدتُم في كتابي خلاف سُنّة رسول الله عَلَيْهُ فقولوا بسُنّة رسول الله ودَعوا ما قلتُه»(٢).

وقد أساء البعضُ فَهمَ كلام الإمام فحمَله على الإطلاق، ولكن الصحيح أن الشافعي كان يخاطب طُلابَه كالمُزَني والبُويطي وأبي ثور والإمام أحمَد ممن امتَلَك مَلَكة الاجتهاد، واستطاع أن يفهم الحديث الصحيح ويميِّز إن كان منسوخًا أو لا، ويتمكَّن من دلالات الألفاظ والمعاني، وأما من لم يبلغ ذلك فيجب عليه تقليدُ أحد المجتهدين؛ قال الإمام أبو شامة المقدسي: «ولا يتأتَّى النهوض بهذا إلا من عالم معلوم الاجتهاد وهو الذي خاطبه الشافعي بقوله: إذا وجدتم حديث رسول الله على خلاف قولي فخذوا به ودعوا ما قلت، وليس هذا لكل أحد» (م).

وقد بحث كبارُ عُلماء المذهب الشافعي صحّة الفتوى بظاهر الحديث ونسبته للمذهب الشافعي؛ قال الإمام النووي: «وهذا الذي قاله الشافعي؛ قال الإمام النووي: «وهذا الذي قاله الشافعي

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم (١: ٣٥).

<sup>(</sup>٢) معنى قول الإمام المطلبي إذا صح الحديث فهو مذهبي، لأبي الحسن السبكي (ص٨٦).

<sup>(</sup>٣) معنى قول الإمام المطلبي إذا صح الحديث فهو مذهبي (ص١٠٦).

كل أحد رأى حديثًا صحيحًا قال: هذا مذهب الشافعي وعمِل بظاهره، وإنما هذا فيمن له رتبة الاجتهاد في المذهب على ما تقدم من صفته أو قريب منه، وشَرطُه أن يغلِبَ على ظَنّه أن الشافعي رحمه الله لم يقف على هذا الحديث أو لم يعلم صحته، وهذا إنما يكون بعد مُطالَعة كُتُب الشافعي كُلّها ونحوها من كتب أصحابه الآخذين عنه وما أشبهها، وهذا شرطٌ صعبٌ قلَّ من يتَّصِف به، وإنما اشترطوا ما ذكرنا؛ لأن الشافعي رحمه الله ترك العمل بظاهر أحاديث كثيرة رآها وعلِمَها، لكن قام الدليل عنده على طَعنٍ فيها، أو نسخِها، أو تخصيصِها، أو تأويلها، أو نحو ذلك، قال الشيخ أبو عمرو: فمن وجد من الشافعية حديثًا يخالف مذهبه نُظر: إن كملت الاجتهاد فيه مطلقًا، أو في ذلك الباب أو المسألة؛ كان له الاستقلال بالعمل به، وإن لم يكن وشقّ عليه مخالفة الحديث بعد أن بحث فلم يجد لمخالفته عنه جوابًا شافيًا فله العمل به إن كان عمل به إمام مستقلّ غير الشافعي، ويكون هذا عذرًا له في ترك مذهب إمامه هنا، وهذا الذي قاله حسنٌ متعينٌ. والله أعلم ((()).

وبناء على ذلك فمسألة العُدولِ في الفتوى بالمذهب عن قول الشافعي إلى الحديث الصحيح ليست بالمسألة الهَيّنة، بل تحتاج إلى الأمور الآتية:

١- أن يكون فقيهًا بلغ رُتبة الاجتهاد، وهذا لا يتأتى لكل عالم أو فقيه، بل
 يتطلب فقيهًا محقِّقًا متمكِّنًا من علوم اللغة وأصول الفقه.

فإن لم يبلغ درجة الاجتهاد المُطلَق، ولكنه وصل إلى درجة الاجتهاد في المذهب، فليس له أن ينفرد في الأخذ بالحديث الصحيح، بل يأخذ بقولٍ قديم للشافعي، أو قول مُجتهدٍ آخر قد أخَذَ بالحديث الصحيح.

٢ أن يغلب على الظن أن الشافعي لم يطِّلِع على هذا الحديث، أو لم يعلَم

<sup>(</sup>١) انظر: المجموع شرح المهذب (١: ٦٤).

صِحّتَه، أو لم يُحكم عليه بنسخ أو تخصيص أو شذوذٍ أو عِلّةٍ قادحة، وهذا يتطلّبُ استقراءَ كتُبِ الإمام الشافعي؛ قال الإمام النووي: «وإنما اشترطوا ما ذكرنا؛ لأن الشافعي رحمه الله ترك العمل بظاهر أحاديث كثيرة رآها وعلمها، لكن قام الدليل عنده على طعن فيها، أو نَسخِها أو تخصيصها أو تأويلها أو نحو ذلك»(١).

٣- انتفاء المعارض، أي: ألا يوجد دليل أقوى من هذا الحديث يقتضي ترجيحه عليه، وهذا يتطلب استقراء نصوص الكتاب والسنة والإجماعات(٢).

ومن الأمثلة على ذلك مسألة وقت صلاة المغرب، فمذهب الشافعي في القديم أن وقتها يمتَدُّ حتى غياب الشفق الأحمر، وفي المذهب الجديد ليس لها سوى وقت واحد؛ أي: إن وقتها ينقضي بمُضِيِّ قدر زمَن وضوء وسَتر عورة وأذان وإقامة وخمس ركعات، فجاء محقِّقو المذهب ورجَّحوا القول القديم للشافعي لثبوتِ الحديثِ فيه دون معارض من الأدلة الأخرى، وحمَلوا الحديث الذي استدل به الشافعي في مذهبه الجديد على وقت الأفضلية؛ جاء في كتاب «مغني المحتاج»: «والمغرب يدخل وقتها بالغروب… ويبقى وقتُها حتى يغيب الشفق الأحمر في القديم؛ لما في حديث مسلم: «وقتُ المَغرِبِ ما لم يَغِبِ الشفقُ»، وفي الجديد: ينقضي وقتُها بمُضِيِّ قدر زمَن وُضوء وسترِ عَورةٍ وأذانٍ وإقامةٍ وحَمس ركَعات؛ لأن جبريل صلاها في اليومين في وقت واحد بخلافِ غيرها كذا استدل به أكثرُ الأصحاب، ورُدَّ بأن جبريل إنما بيَّن الوقتَ المختار، وهو المُسمَّى بوقت الفضيلة… والقديم أظهر؛ لأنّ الشافعي علَّقَ القولَ به في «الإملاء» ـ وهو مِن الكتُبِ الجديدةِ ـ على ثبوت الحديث فيه، وقد ثبَت فيه أحاديث في مسلم»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: المجموع شرح المهذب (١: ٦٤).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط في أصول الفقه للزركشي (٨: ٣٤٤).

<sup>(</sup>٣) مغنى المحتاج (١: ٣٠٠).

# المبحث السادس ضابط الاعتماد على العرف في الفتوي

العرف هو ما يعتاده الناس ويسيرون عليه من قول أو فعل، واعتبار العرف في الأحكام الشرعية يقتضي التيسير على الناس في معاملاتهم، وقد ذكر الإمام العلائي في كتابه «المجموع المُذهب في قواعد المذهب» عددًا من الأدلة على اعتبار العرف في الأحكام الشرعية ثم قال: «فهذه الأدلة بمجموعها تفيد القطع باعتبار العادة وترتيب الأحكام الشرعية عليها»(۱)، وقد اعتبر فقهاء الشافعية العادة والعرف في الأحكام الشرعية وضبطوه في المجالات الآتية:

أولًا: فَهم النصوص المُطلَقة التي مدركها العوائد والأعراف، والقاعدة تقرِّر أن كل ما وردت به النصوص الشرعية وترتَّب عليه حكم ولا ضابط له في الشرع ولا في اللغة فيرجع فيه إلى العرف، ومن الأمثلة على ذلك القبض في البيع، فالقبض يختلف باختلاف المبيع، وقبض كل شيء بحسبه؛ فقبض المنقول بالتناول إذا كان يُتناول باليد، وإذا كان لا يُتناول باليد كالسيارة فقبضه بنقله، وقبض العقار بالتخلية بينه وبين المشتري وذلك بتسليم مفتاحه وإزالة الموانع من تسلُّمه.

<sup>(</sup>١) المجموع المذهب في قواعد المذهب لخليل بن كيكلدي العلائي (١: ١٠٤).

وأكثر تعاملات الناس المالية مبنية على العُرف، قال إمام الحرمين: «والتعويلُ في التفاصيل على العرف، وأعرف الناس به أعرَفُهم بفقه المعاملات»(١).

وبناء على هذه القاعدة فقد اختار المحقِّقون في المذهب جواز البيع بالمعاطاة ـ وهو البيع الذي يتم بدون صيغة إيجاب وقبول ـ لأن الشرع أباح البيع، ولم يشترط له لفظًا، فوجب الرجوع إلى العرف، فكل ما عدَّه الناس بيعًا صحَّ شرعًا، والبيع بالمعاطاة يتعامل فيه الناس من غير نكير (٢).

ويندرج في هذه القاعدة أيضًا المقادير التي لا ضابط لها في الشرع يُرجع فيها إلى العُرف، ومن الأمثلة على ذلك أقلُّ سنِّ الحَيض والبلوغ، يُرجع فيها إلى عُرف الناس، وكذلك قَدر زمَن الحَيض والنفاس وأقله (٣).

ثانيًا: معرفة مراد المتكلِّم من كلامه: أي: إن المتكلم كثيرًا ما يستخدم الفاظًا ويريد بها معاني مُعيَّنة في عُرف أهل بلده، ومُرادُ المُتكلِّم في كلامه يشمل الالتزامات التي تصدُر من طرَف واحد؛ كمسائل الأيمان والنذور تُبنَى على العُرف؛ فلو حلف ألا يأكلَ لحمًا فأكلَ سمكًا لم يحنث؛ لأنه لا يُسمَّى لحمًا في عرف الناس، وكذلك ألفاظ الواقف والموصي تُنزَّل على العرف.

ويشمل كذلك العقود والتصرفات التي تصدُّر من طرَفَين؛ فألفاظ وصيَغ العُقود تُنزَّل على العُرف، أي: إن ألفاظ العاقدين وشروطهم إذا جاءت مُطلقةً أو عامة فإنها تُحمَل على المعنى العرفى، ومن الأمثلة على ذلك التوكيلُ في

<sup>(</sup>١) نهاية المطلب في دراية المذهب للجويني (١١: ٣٨٢).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر، للسيوطي (ص٩٩).

<sup>(</sup>٣) المنثور في القواعد الفقهية للزركشي (٢: ٣٦٥).

البيعِ المُطلَق، أي: لو وكَّل رجلٌ آخرَ في بيع شيء معيَّن دون أن يذكُر ثمنَ المَبيع فإنه يُحمَل على ثمَن المِثل(١).

وبناء على ذلك فالعُرف والعادة لا يُعتبران دليلًا مستقلًّا تُستنبَط منه الأحكام الشرعية، كما لا يصح اعتبار العرف مُغيِّرًا للأحكام الشرعية، بل يعتبر مدخلًا لفَهم مراد المتكلِّم من كلامه، أو يستعمل في فَهم النصوصِ المُطلَقة التي مُدرَكها العوائد والأعراف.



<sup>(</sup>١) القواعد للحصني (١: ٣٦٦).

### الفصل الرابع قواعد الترجيح في المذهب الشافعي

يتناول هذا الفصل أبرز القواعد العلمية التي استخدمها علماء المذهب في تحرير المذهب و تنقيحِه، وهذه القواعد تتعلَّق بعمل الفقيه الشافعي المحقِّق، وقد ذكر ناها بطريقة مُيسَّرة؛ لأن طالب العلم لا يستغني عن معرفتها، وسيجري تقسيم الفصل إلى ثلاثة مباحث هي:

المبحث الأول: الترجيح بين أقوال الإمام الشافعي. المبحث الثاني: الترجيح بين أقوال الشيخين الرافعي والنووي. المبحث الثالث: الترجيح بين أقوال المتأخرين.



# المبحث الأول الترجيح بين أقوال الإمام الشافعي

تميَّز الإمام الشافعي عن الأئمة الأربعة بأنّه أملى كُتُبه أكثر من مرة، وكان كثير التنقيح والمراجعة لأقواله، وكان أحيانًا لا يجزمُ بقَولٍ واحد في المسألة، بل يُعدِّدُ الأراء في المسألة، فيقول: «في المسألة قولان»، أو يحكم في كتابين على مسألة واحدة بحكمين مختلفين، وقد تصدَّر عدد من الأئمة المحقِّقين في المذهب لإيجاد القواعد والضوابط التي يُعرَف بها قولُ الإمام المُعبِّر عن اجتهاده، وكان من أبرز مَن تصدَّر لذلك الإمام أبو محمد الجُويني، وابنُه إمام الحرَمَين، والإمامُ الشيرازيُّ، وحجةُ الإسلامِ الغزالي، والإمامُ الفَخرُ الرازي وغيرهم (۱).

وقد اعتمد الفُقهاء المتأخِّرون ـ كابنِ الصلاحِ والنووي وغيرهما ـ عددًا من القواعد للترجيح بين أقوال الإمام الشافعي، وهذه القواعد هي (٢):

أُولًا: إذا كان للإمام قولان أو أكثر، وعُلِم المتقدِّم منها والمتأخر، فيكون القولُ المتأخِّر ناسخًا للمتقدِّم.

ومن الأمثلة على ذلك: تقديمُ القولِ الجديد للشافعي على القول القديم، وقد تقدَّم بحث هذه المسألة، ولا يناقض ذلك وجودُ بعض المسائل التي يُفتَى

<sup>(</sup>١) المعتمد عند الشافعية (ص١٠١).

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين (١١: ١١٢).

بها على القول القديم؛ لأن المحقِّقين ـ منهم الإسنويُّ وابن الفِركاح والكُرديُّ وغيرهم ـ قد تتبَّعوا هذه المسائل، ووجدوا أنّ أكثرَها فيها قولٌ جديدٌ موافقٌ للقديم (١).

ثانيا: إذا كان للإمام قولان أو أكثر، وقد ذكرها الإمامُ جميعًا دون أن يتقدَّم أحدُها على الآخر، وكان قد رجَّح أحدَها، فالاعتمادُ على ما رجَّحَه الإمام.

والترجيحُ يكون بلفظٍ مِن ألفاظِ الترجيح، أو فسادِ القولِ المُقابل.

ومن الأمثلة على ذلك قولُ الشافعي: «وفي الإبل التي فريضتُها من الغَنم قولان: أحدُهما أنها هكذا؛ لأنّ الشاة التي فيها في رقابها يباعُ منها بعيرٌ فيؤخَذ منها إن لم يأت بها ربُّها، وهذا أشبه القولين، والثاني أن في كل خمس من الإبل حالَ عليها ثلاثةُ أحوالٍ ثلاثَ شِياهٍ، في كل حَولٍ شاة»(٢).

ومن الأمثلة أيضًا قوله: «ثم لعلَّه يلزَمُه لو بيع عليه عبدٌ فذكر أنه أبِقَ فقال الغرماء: أراد كسره لم يُقبَل قولُه، فيُباع مالُه وعليه عهدتُه، ولا يُصدَّق في قولِه، وهذا القولُ مدخولٌ كثيرُ الدخل والقول الأول قولي»(٣).

ثالثا: إذا وُجد نصُّ للإمام الشافعي في مسألة، ونص في مسألة تُشبِهُها على خلافه، فخُرِّج من إحداهما إلى الآخر، فيكون القولُ الأول منصوصًا في في المسألة الأولى ومُخرَّجًا في المسألة الثانية، والقول الثاني منصوصًا في المسألة الثانية مُخرَّجًا في المسألة الأولى، فيرجَّحُ القول المنصوص على القول المُخرَّج غالبًا.

<sup>(</sup>۱) المعتمد عند الشافعية (ص177). (۲) الأم للشافعي (1: 17).

<sup>(</sup>٣) الأم للشافعي (٣: ٢١٥).

قال الإمام ابن الصلاح: «إن نصَّ إمامُه على شيء، ونصَّ في مسألةٍ تشبِهُها على خِلافِه فخرج من أحدهما إلى الآخر سُمِّي قولًا مخرجًا، وشَرطُ هذا التخريج ألَّا يجِدَ بين نصَّيه فرقًا، فإن وجدَه وجب تقريرُهما على ظاهرهما»، وتعقَّبه الإمام النوويُّ فقال: «وأكثر ذلك يمكن فيه الفرقُ وقد ذكروه»(١).

ومن الأمثلة على ذلك: قال الإمام النووي: "ولو أعسر الزوج، أو كان عبدًا؛ فالأظهَرُ أنّه يلزم زوجتَه الحُرّة فطرتها، وكذا سيِّدُ الأمة. قلت: الأصحُّ المنصوصُ لا يلزَم الحرة، والله أعلم». فالإمام الشافعي نصَّ على أن سيد الأمة لو أعسر لم تجب فُطرتُها عليه، ونصَّ في موضع آخر على أن الزوج إذا أعسَرَ وجبَت فطرةُ زوجتِه الحرة عليه، فبعض العلماء نقل حُكمَ كُلِّ من الصورتين إلى الأخرى، والبعض الآخر فرَّق بينهما، فالمعتمَدُ تقديم القول المنصوص في كل مسألة على المُخرج (٢).

رابعًا: إذا كان للإمام قولان أو أكثر، وقد جمعها الإمام جميعًا دون أن يتقدم أحدها على الآخر، ودون أن يرجِّح بينها، فهنا لا يخلو حالُ المُنتسِب للإمام الشافعي من حالتَين:

1- إذا كان المنتسبُ من المحقِّقين الذين بلغوا درجة الترجيحِ والتخريج في المذهب: فيقوم بالترجيح بين الأقوال في ضوء قواعد المذهب وأصوله، فإن لم يحصُل له ترجيحٌ توقَّف.

ومن أقوى المرجِّحات في هذا الباب الترجيحُ بقوةِ الدليل والمُدرَك، والترجيح بقوة الدليل لا يقتصر على الحديث الصحيح فقط، بل يشمل ترجيح

<sup>(</sup>١) المجموع شرح المهذب (١: ٤٤). (٢) مغني المحتاج (٢: ١١٥).

أحد القولين بحديث مرسل أو قول صحابي أو قياس، وهذا يحتاج إلى قوة في الفهم وجودة في الفكر وبراعة في الاستنباط، ولهذا فلا عبرة بترجيح الأكثر في مثل هذه المسائل الاجتهادية(١).

ويتنبه أن الترجيح بين أقوال الشافعي المتعارِضة بالدليل يتعلَّق بمن بلغ درجة الاجتهاد في المذهب.

ومن الأمثلة على ذلك: قال الإمام الشافعي: «وأُحِبُّ أن يُمِرَّ الماء على جميع ما سقَط من اللحية عن الوجه، وإن لم يفعَل فأمَرَّه على ما على الوجه، ففيها قو لان: أحدهما لا يجزيه؛ لأن اللحية تنزلُ وجهًا، والآخر يجزيه إذا أمَرَّه على ما على الوجه منه»(٢) ورجَّح الإمام المُزني القول الثاني فقال: «قلت أنا: يجزيه أشبه بقوله؛ لأنه لا يجعل ما سقط من منابت شعر الرأس من الرأس، فكذلك يلزمه ألّا يجعل ما سقط من منابت شعرِ الوَجه من الوجه»(٣)، ورجَّح جمهورُ الأصحابِ والشيخين القولَ الأول؛ لأنه شعر ظاهر نابتُ على بشرةِ الوجه فأشبه شعر الخدّ(٤).

٢- إذا كان المنتسِبُ مُقلِّدًا - والكلام هنا يتعلَّق بالعلماء المُقلِّدين - فيؤخذ بترجيح وتصحيح أكثرِ العُلماء المحققين.

قال الإمام النووي: «إذا وجَد مَن ليس أهلًا للترجيح خلافًا بين الأصحاب في الراجح من قولين أو وجهين، فليعتمَد ما صحَّحه الأكثرُ والأعلَم والأورع»(٥).

<sup>(</sup>١) فرائد الفوائد في اختلاف القولين عن مجتهد واحد، للمناوي (ص٥٥).

<sup>(</sup>٢) الأم للشافعي (١: ٤٠). (٣) مختصر المزني (ص٩٨).

<sup>(</sup>٤) المجموع شرح المهذب (١: ٣٨٠). (٥) المجموع شرح المهذب (١: ٦٨).

خامسًا: المسائل التي لم ينص عليها الإمامُ الشافعي، فهذه تحتاج إلى العلماء المُحقِّقين الذين بلغوا درجةَ الاجتهاد في المذهب، فيستنبطون حُكمَها من الأدلة الشرعية مباشرة مع التقيُّد بأصول الإمام وقواعده أو يُستخرج حكمها بالقياس على مسائل نص عليها الإمامُ أو يُدرجوا المسائلَ غير المنصوصة تحت قاعدةٍ وضعَها الإمام، وهذا ما يُسمَّى بتخريج الوجوه (۱).

فإذا تعارضت وجوه الأصحاب التي اجتهدوا فيها، فهذا يحتاج إلى الترجيح بينها، ولا يُلتَفت إلى القول المتقدِّم منها والمتأخِّر (٢)، ولا عبرة بترجيح الأكثر في هذا المقام أيضًا.

ومن الأمثلة على ذلك: قال الإمام الشيرازي: «فإن جمع المستعمل حتى صار قُلَّتين فوجهان: أحدهما: يزول حكم الاستعمال كما يزول حكم النجاسة، ولأنه لو توضَّا فيه أو اغتسل وهو قُلّتان لم يثبت له حكم الاستعمال فإذا بلغ قُلَّتين وجب أن يزول عنه حُكمُ الاستعمال، والثاني: لا يزول؛ لأن المنعَ منه لكونه مستعملًا، وهذا لا يزول بالكثرة»، وعلَّق الإمام النووي: «واتفقوا على أن الأصح زوال حكم الاستعمال...وهو أولى بالجواز من الماء النجس؛ لأن النجس أغلَظ»(٣).



<sup>(</sup>١) سلم المتعلم المحتاج (ص٠٠). (٢) روضة الطالبين (١١: ١١٢).

<sup>(</sup>٣) المجموع شرح المهذب (١: ١٥٧).

### المبحث الثاني الترجيح بين أقوال الشيخين الرافعي والنووي

اعتمد محقِّقو المذهب وعلماؤه ترجيحاتِ الإمامين النووي والرافعي وقد تتعارض وقد تتعارض، وقد تتعارض على غيرهما، ولكن ترجيحاتِهما قد تتعارض، وقد تتعارض ترجيحاتُ الواحد منهما وذلك وقع من الإمام النووي ولذلك يمكن اختصار قواعد الترجيح بين أقوال الشيخين كالآتي:

أولًا: اعتماد قول الرافعي والنووي: فقد نصَّ الإمام ابن حَجر على أنّ مُحقِّقي المذهب متفقون على اعتماد كلامِهما، وقد سبَق الكلامُ عن أسباب ذلك عند الكلام عن تطوُّر المذهب، ولكن أهم هذه الأسباب أن العلماء المُحقِّقين الذين تأخروا عن عصرهم تتبعوا كلام الشيخين ووجدوا أن تحريراتِهما لأقوال الشافعي وأصحابه أدقُّ من غيرهما (۱).

ثانيًا: إذا اتفق محققو المذهب على أن قول الشيخين سهوٌ أو غلطٌ فحينئذ يُعرَض عن قولهما، وهذه الصورة نظريةٌ لم تقع في واقع الأمر كما بيَّن ذلك ابن حجر (٢).

ومن الأمثلة على ذلك أن الشيخَين رجَّحوا أن نفقةَ القريب لا تصيرُ دَينًا إلا

<sup>(</sup>١) هذا ما يظهر من كلام ابن حجر والكردي. انظر: تحفة المحتاج (١: ٣٩)، والفوائد المدنية (ص٤١).

<sup>(</sup>٢) تحفة المحتاج لابن حجر (١: ٣٩).

بقضاء القاضي، واعتمد أغلبُ المتأخِّرين أن نفقةَ القريب لا تصير دينًا بنفس قضاء القاضي، بل بالاقتراض والإذن في الإنفاق على النفس، فيجب على قريبه الوفاء بدينه وليس الإنفاق عليه (١)، ولكن ابن حجر تعقَّب المتأخِّرين، وانتصر لقول الشيخين (٢)، فلم يحصُّل بذلك اتفاق بين المحقِّقين.

ثالثًا: إذا اختلف قول الإمام الرافعي والإمام النووي قُدِّم قول النوويِ غالبًا، ويمكن عزو ذلك إلى أن الإمام النووي جاء متأخرًا عن الإمام الرافعيِّ فاستدرك عليه، ولأن اجتهاد الإمام النووي في خدمة المذهب واعتناءَه بالترجيحِ كان أكثر (٣).

ومن الأمثلة على ذلك أن الإمام الرافعي قال بأن الأواني المُضببة بالذهب والفضة إذا كانت ضغيرة لزينة أو كبيرة لحاجة كُرِه، وإن كانت صغيرة لحاجة جاز، ولكن الإمام النووي قال بتحريم المُضبَّب بالذهب مُطلَقًا، وهو المُعتمَد (٤).

وتقييد قاعدة تقديم كلام النوويّ على الرافعي بالأغلب؛ لأن علماء المذهب المتأخِّرين قد رجَّحوا قولَ الرافعي على النوويِّ في بعض المواضع وهي نادرة جدًّا ـ مثل حُكم صلاة التسبيح (٥)؛ فقد رجَّح الخطيبُ الشربيني قول الرافعي ـ وإن لم يصرِّح باسمه ـ على النووي في استحبابها؛ حيث قال: «وما تقرَّر من أنها سُنّة هو المُعتمَد كما صرَّح به ابن الصلاح وغيره، وإن قال في «المجموع» بعد نقل استحبابها عن جمع: وفي هذا الاستحباب نظر؛ لأن

<sup>(</sup>١) مغنى المحتاج (٥: ١٨٧). (٢) تحفة المحتاج لابن حجر (٨: ٣٤٩).

<sup>(</sup>٣) المعتمد عند الشافعية (ص٢٢٤). (٤) مغنى المحتاج (١: ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) التبيين لما يعتمد من كلام الشافعية المتأخرين الخطيب (ص٤١).

حديثها ضعيف، وفيها تغيير لنظم صلاتها المعروف، فينبغي ألّا تفعل»(١).

رابعًا: إذا اختلفت أقوال الإمام النوويّ، فالفقيه المُحقِّق يُرجِّحُ من أقواله ما يميل إليه اجتهادُه، وأما المُقلِّدُ والكلام هنا عن العلماء المقلِّدين فيجب عليه أن يراجِع الكتُب المُعتمَدة في المذهب، ولكن العلماء وضعوا قاعدة أغلبية في ترتيب كُتُب الإمام النووي، فأواخر مُصنّفاتِه مُقدَّمة على أوائلها، فتُرتَّب مُصنَّفات النووي كالآتي (٢):

1\_ «التحقيق»: وهو كتاب مُستقِلٌّ في الفقه، وصل فيه إلى باب صلاة المسافر.

Y- «المجموع شرح المهذب»: وصل فيه إلى كتاب الربا.

٣- «التنقيح بشرح الوسيط»: وصل فيه إلى كتاب شروط الصلاة.

٤\_ «روضة الطالبين».

• «منهاج الطالبين».

٦\_ «الفتاوى».

٧- «شرح صحيح مسلم».

**٨\_** «تصحيح التنبيه».

٩\_ «نكت التنسه».

وأما أسباب اختلاف أقوال الإمام النووي فترجع إلى أن مُصنَّفاته كثيرة، وأنه لم يراع الترتيب الزمنيَّ في تأليفِها، بل كان يعمل في تصنيفِ أكثر من كتابٍ في آنٍ واحد في فترة عمرية قصيرة مما جعل مصنفاته أشبه بمُسوَّدات لم يتم أكثرها(٣).

<sup>(</sup>١) مغنى المحتاج (١: ٤٥٨). (٢) تحفة المحتاج لابن حجر (١: ٣٩).

<sup>(</sup>٣) المعتمد عند الشافعية (ص٢٨٩).

ومن الأمثلة على ذلك: (مسألة من قصد مكة لغير نُسُك) قال الإمام النووي في «المجموع»: بأنه يُستحَبُّ له الإحرامُ ولا يجب، وقال في «نكت التنبيه»: يجب عليه الإحرام، والمُعتمَد قولُه في «المجموع شرح المهذب»(١).

خامسًا: اختيارات الإمام النووي ليست هي المذهب؛ فالإمامُ النووي بلغ درجة الاجتهاد في الفتوى، وكانت له اختياراتُ بعضُها موافق لأقوال داخل المذهب، والبعض الآخر موافقةٌ لأقوال مجتهدين خارج المذهب، ولكن هذه الاختيارات لا تُعتبَر القول المُعتمَد في المذهب، ولذلك يُعبر عنها الإمام النووي عادة في كتبه بمصطلح «المختار».

قال العلامة الأهدل: «واعلم أن اختياراتِ الإمام النووي رحمه الله كُلُها ضعيفة من حيث المذهب، وإن كانت قوية من حيث الدليل إلا اختياراته في «الروضة»، فإنها بمعنى الصحيح أو الراجح، إلا في اختياره عدم كراهة المُشمَّس في «الروضة»، فهو ضعيف من جهة المذهب»(٢)، فتعبيره بأنها ضعيفة من حيث المذهب على اعتبار أنها ليست القول المعتمد في المذهب، وتعبيره بأنها قوية من حيث الدليل أنها أقوال يجوز العمل والفتوى بها بشَرط عدم نسبتها إلى المذهب الشافعي، وقد تقدَّم شرح ذلك في الفصل السابق.

ومن الأمثلة على اختيارات الإمام النووي: «الوضوء من لحم الجزور»، كما هو مذهب الإمام أحمد، وعدم كراهة الاستياك في شهر رمضان مُطلَقًا كما هو قول المُزنى.

<sup>(</sup>١) مغنى المحتاج (٢: ٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) سلم المتعلم المحتاج للأهدل (ص٨٣).

ويُقدَّم في هذا المقام قولُ الرافعي على اختيار النووي، ومن الأمثلة على ذلك قول الرافعي بتحريم النظر إلى الأمرد بشهوة، وقال النووي: يحرُم النظر إليه مُطلَقًا، والمُعتمَدُ ما قاله الرافعي(١).

سابعًا: إذا لم ينص الشيخان على حكم مسألة، أو استجدت مسألة لم تكن على زمانهما فيحتاج الفقيه المحقِّق إلى الرجوع إلى الكتُب المُتقدِّمة عن الشيخين، واستقراء كلام الإمام الشافعي ووجوه أصحابه للوصول إلى حُكم شَرعِيٍّ في ضوء قواعد الترجيح المذكورة سابقًا(٢)، وهذه المُهمّة قام بها الفقهاء المتأخّرون الذين جاؤوا بعد الشيخين، الذين قاموا بالتخريج على قواعد المذهب وأصوله الكلية، وعلى نصوص الإمام الشافعي وأصحاب الوجوه والشيخين، فاختلفت ترجيحاتُهم واختياراتُهم في هذا المجال(٣).

ومن الأمثلة على ذلك أن الإمام ابن حجر الهيتمي بحَث مسألة وهي: «لو أدرك مسبوق ركعة من صلاة الجمعة، ثم جاء مصلِّ واقتدى بهذا المسبوق، وأدرك ركعة مع هذا المسبوق»، أفتى أن هذا المقتدي الأخير يعتبر مُدركًا لصلاة الجمعة (٤٠).



<sup>(</sup>۱) مغنى المحتاج (٤: ٢١٢). (٢) تحفة المحتاج لابن حجر (١: ٣٩).

<sup>(</sup>٣) يراجع في هذا المقام الرسائل التي درست جهود المتأخرين في المذهب، ومن الرسائل العلمية المفيدة في ذلك: «الإمام ابن حجر الهيتمي وأثره في الفقه الشافعي» للدكتور أمجد رشيد، و«الإمام زكريا الأنصاري وأثره في الفقه الشافعي» للدكتور طارق جابر.

<sup>(</sup>٤) الإمام ابن حجر الهيتمي وأثره في الفقه الشافعي، للدكتور أمجد رشيد (ص٢٠٦).

### المبحث الثالث الترجيح بين أقوال المتأخرين

استقرَّ المذهب الشافعي على يد المتأخِّرين الذين جاؤوا بعد الشيخين، ونالت جهودُ شيخ الإسلام زكريا الأنصاري وطُلَّابِه اعتمادَ علماء الشافعية، وكانت جهودُهم مُنصبّةً على تحرير أقوال الشيخين وضبطها، والترجيح بين أقوالهما، والنظر في المسائل التي لم يتكلما فيها، ولكن أقوال المتأخرين قد تختلف وتتعارض، ولذلك وضع علماء المذهب قواعد في الترجيح بين أقوال المتأخرين وهي:

أولًا: اعتماد أقوال شيخ الإسلام زكريا الأنصاري وطُلّابِه (الشِّهاب الرملي، والخطيب الشِّربيني، وابنِ حَجَر الهَيتمي، وشمسِ الدينِ الرملي): فقد انصبَّت جهودُ هؤلاء الأعلامِ في فلك الترجيح بين أقوال الشيخين، وعدم الخروج عنها والتفريع عليها، وأما غيرهم من الأعلام الذين عاصروهم كالإسنوي وابن العماد فكانوا يتخيَّرون بين ترجيحات الشيخين وترجيحات غيرهما(۱).

وبناء على ذلك فتُعتبر كتبُ هؤلاء الخمسة معتمدةً في الفتوى والقضاءِ على المَذهب، وتُعتبر كتبُ طلاب ابن حجر والشمس الرملي من أصحاب الحواشي مُعتمدةً كذلك من أمثال: الزياديِّ، والقليوبيِّ، والشرواني، والشبراملسي، وغيرهم.

<sup>(</sup>١) المعتمد عند الشافعية (ص٢٧١).

ثانيًا: إذا اختلفت أقوالُ المتأخِّرين في مسألة؛ فالفقيه المُحقِّق يرجِّح بين آرائهم بناء على معرفته بقواعدِ المذهب وأصوله.

ثالثًا: إذا اختلفت أقوالُ المتأخِّرين في مسألة؛ فالمُقلِّد يجوز له أن يتخير بين آرائهم ويأخذ بأيِّها شاء.

### وقد اختلفت آراء الفقهاء المتأخّرين في ذلك على أقوال:

الرأي الأول: العبرةُ بما اتفق عليه ابن حَجَر والرملي في كتابيهما «التحفة» و «النهاية»، وهو رأي العلامة محمد سعيد سنبل، حيث قال: «اعلم أن أئمة المذهبِ قد اتفقوا على أن المُعوَّلَ عليه والمأخوذَ به كلامُ الشيخِ ابنِ حجر والرمليِّ في «التحفةِ» و «النهايةِ» إذا اتفقا، فإن اختلفا فيجوز للمفتي الأخذ بأحدهما على سبيل التخيير»(۱).

وأما المسائل التي لم يتعرضا لها فيُرجع بها إلى كلام شيخ الإسلام زكريا الأنصاري، ثم الخطيب الشربيني، ثم كلام أصحاب الحواشي على ترتيب مُعيَّن بينهم.

فيُقدَّم كلامُ ابن حجر والرملي على من سواهما، إلا إذا لم يتعرضا لها فيُقتى بقول شيخ الإسلام زكريا الأنصاري، ثم بكلام الخطيب الشِّربينيّ، ثم بكلام الزِّيادي، ثم بكلام ابن قاسمِ العبادي، ثم بكلام عَمِيرة، ثم بكلام الشبراملسي، ثم بكلام الحَلبي، ثم بكلام الشوبري، ثم بكلام العَناني.

ويمكن أن يُناقَش هذا الرأيُ بأنّ مكانة ابن حجَر والرمليّ في المَذهَب لها اعتبارٌ كبيرٌ وخاصة أنهما تأخرا عن زكريا الأنصاري والشِّهاب الرمليّ

<sup>(</sup>١) الفوائد المدنية (ص٦٨).

والشِّربيني وحققا المذهب بشكل أفضل، ولكن اعتبار قولهما فقط تخصيصٌ من غير دليل؛ لأن أقوالَهما لا تزيد رُتبةً عن أقوال شيخ الإسلام والشِّربيني (١).

الرأي الثاني: العِبرة بالكثرة، فما عليه أكثر الفُقَهاء المتأخِّرين هو المُعتمَد، وهو رأي الإمام زين الدين المُليباري (٢).

الرأي الثالث: المُعتمَد هو جميع إفتاءات المتأخّرين، بلا ترتيب بينهم، وللمفتي التخير بين أقوالهم بشرط ألا يكون سهوًا أو غلطًا أو ضعيفًا جدًّا، وهو الرأي الذي استقر عليه المتأخّرون.

قال العلامة الأهدَل: «وقال المتأخرون: والذي يتعيَّن اعتمادُه أن هؤلاء الأئمة المذكورين من أرباب الشُّروحِ والحواشي، كُلُّهُم إمامٌ في المذهب يستَمِدُّ بعضُهم من بعضٍ، فيجوزُ العملُ والإفتاءُ والقضاءُ بقولِ كُلِّ منهم وإن خالفَ من سواه، ما لم يكن سَهوًا، أو غَلَطًا، أو ضعيفًا ظاهرَ الضعفِ»(٣).

وقال السيد عمر البصري: «والحاصل أن ما تقرَّرَ من التخييرِ، مع أنه المعتمدُ عند أَثمّةِ المذهبِ، لا محيدَ عنه في عصرِنا هذا بالنسبةِ إلى أمثالِنا القاصرين عن رُتبةِ الترجيحِ؛ على أنا إذا قلنا بالمرجوحِ من وجوبِ البحثِ عن الأعلَم، لعَسُرَ الوقوفُ عليه جدًّا بالنسبةِ لمن يرومُ التحلِّي بحلية الإنصافِ، والتبَرِّي عن امتطاءِ كاهلِ الاعتسافِ، وبالجملةِ فالمعتمدُ وهو الأحوَطُ الأورَعُ ما تقرَّرَ من التخيير»(٤).

<sup>(</sup>١) المعتمد عند الشافعية (ص٢١٦).

<sup>(</sup>٢) فتح المعين بشرح قرة العين بمهمات الدين لزين الدين الهندي المليباري (ص٦٢٣).

<sup>(</sup>٣) سلم المتعلم المحتاج للأهدل (ص٣٣).

<sup>(</sup>٤) الفوائد المدنية للكردي (ص٢٨١).

وقد كُتِب عدد من المُؤلَّفات التي جمعت اختلاف المتأخرين، ومن أبرزها «المَنهَل النضاح في اختلاف الأشياخ» للعلامة عمر بن القُرّه داغي، و «فتح العلي بجمع الخلاف بين ابن حجر والرملي» للعلامة عمر بن الحبيب حامد باعلوي، وقد اعتنى العلامة الشرواني والعلامة الكُردي بذكر خلافات المتأخّرين في حواشي «التحفة» و «المقدمة الحضرمية».

ومن الأمثلة على الاختلافات التي وقعت بينهم: هل الانفراد أفضل من الصلاة خلف الفاسق والمبتدع: ذهب ابن حجر إلى أن الانفراد أفضل، وذهب الشمس الرملي إلى أن الجماعة أفضل.

ومن الأمثلة كذلك أن صلاة الضحى أقلَّها ركعتان، وأما أكثرها فقد اختلفوا فيها: فذهب شيخ الإسلام زكريا وابنُ حَجَر إلى أن أكثرها اثنتي عشرة ركعة، وذهَب الشمسُ الرملي والخطيب الشربيني إلى أن أكثرَها ثماني ركعات.

وبناء على ذلك نقول: إن مظان القولِ المُعتمَدِ في المذهب هي كتب المتأخرين الذين جاؤوا بعد شيخ الإسلام زكريا الأنصاري، فإذا اختلفت أقوال المتأخرين فالفقيه المحقِّق يرجح بين هذه الأقوال، وأما المُقلِّد فيأخذ بأيِّ شاء إلا إن كان قولًا شاذًا مخالفًا لقواعد المذهب أو شديد الضعف.

رابعًا: إذا كانت بعض أقوال المتأخرين شاذّةً أو شديدة الضعف فليس للمُقلّد أن بأخذ بها.

الأقوالُ الشاذةُ أو شديدة الضعف نبَّه عليها عامّة الفُقَهاء المُتأخِّرين، وخاصة أصحاب الحواشي، وحينئذ لا يقتصِرُ المُقلِّدُ أو الباحثُ في معرفةِ المَذهبِ الشافعي على كتاب واحد، بل لا بد أن يُراجع أكثر من حاشية على الكتاب؛ حتى يطمئِن أن حكم المسألة المذكورة في الكتاب ليس شاذًا.

ومن المسائل التي ذكرها ابن حجر في «تحفة المحتاج» ونصَّ المتأخِّرون على شُذوذِها وعدم جواز الإفتاء بها: القولُ بوُجوب الاستنجاء مِن الريح، والقول بأن صلاة الجمعة فرض كفاية، والقول بجواز إيجار أرض ألف سنة، والقول بحُرمة التعامل مع من أكثر ماله من الحرام، جمع العلامة الكردي عددًا من المسائل الشاذة الموجودة في كتابي «التحفة» و «النهاية» وغيرهما في كتابه الماتع «الفوائد المدنية» (۱).

خامسًا: اختيارات المتأخرين ليست هي المذهب؛ يتنبه في هذا المقام أنه يُفرق بين اختيارات المتأخرين وبين أقوالهم، ويُعنى بأقوالهم الأقوال التي قرَّروا أنها المذهب، وأما اختيارات المتأخرين فهي اجتهادات خاصة بهم لا تمثل القول المعتمد، ويجوز العمل بها والفتوى بشرط ألا تُنسب إلى المذهب الشافعي كما تقدم؛ قال العلامة القليوبي: «يجوز العمل في جميع الأحكام بقول من يَثِق به من الأئمة، كالأذرعي والسَّبكي والإسنوي على المُعتمَد»(٢).

وهذه الاختيارات موجودة في الغالب في كتب الفتاوى، ولذلك فلا يُعتمَد في تحقيق قول المذهب على كتب الفتاوى؛ لأن كثيرًا منها يعتمد على الاختيارات الخاصة بالعلماء المُحقِّقين، ومن أبرز من جمَع اختيارات المتأخرين العلامة عبد الرحمن المشهور في كتابه «بغية المسترشدين» جمع فيه فتاوى عدد من العلماء المُحقِّقين في الحجاز واليمن، والعلامة عبد الكريم المدرس في كتابه «جواهر الفتاوى» جمع فيها فتاوى عدد كبير من علماء الأكراد المتأخرين.

<sup>(</sup>١) الفوائد المدنية للكردي (ص ٢٥٩ - ٢٧٥)، والمعتمد عند الشافعية (ص٣١٨).

<sup>(</sup>٢) حاشية قليوبي على كنز الراغبين (٣: ٢٠٤).

### الفصل الخامس فوائد منهجية في المذهب الشافعي

يتناول هذا الفصل أبرز الفوائد المنهجية التي يستحسن لطالب العلم معرفتها، وسيجري تقسيمه إلى مباحث وهي:

المبحث الأول: المسائل التي صححها الإمام النووي في «المنهاج» واختَلف في تصحيحها المتأخرون.

المبحث الثاني: المسائل التي ضعَّفها الإمام النووي في «المنهاج» واعتمدها المتأخرون.

المبحث الثالث: تقسيم الأبواب والفصول في كتب المذهب. المبحث الرابع: السُّلَّم التعليمي لطالب العلم في المذهب.



# المبحث الأول المسائل التي صححها الإمام النووي في «المنهاج» واختلف في تصحيحها المتأخرون

يُعتبر متن «المنهاج» عمدة الكتب المُعتمَدة في المذهب، وقد تحرى الإمام النووي تصحيح المعتمَد في كتابه، ولكن بعض العلماء تعقّبوه في بعض المسائل، وهي المسائل التي حرَّر فيها النووي قولًا غير معتمَد في المَذهَب، وهي سبع عشرة مسألة، ويتنبه إلى أن هذه المسائل ليست ضعيفة المَذهب، وهي سبع عشرة مسألة، ويتنبه الي أن هذه المسائل ليست ضعيفة باتفاق علماء المذهب، بل بعض هذه المسائل معتمدة عند البعض، وضعيفة عند البعض الآخر؛ لذا قال العلامة الكُرديّ: «الذي أثرناه عن مشايخنا عن مشايخهم وهكذا - أن المعتمد ما عليه الشيخان أو المُصنِّف - أي: النووي مشايخهم وهكذا - أن المعتمد ما عليه الشيخان أو المُصنِّف - أي: النووي خالف فيه» (١٠). فلذا لم نجد مسألة في «المنهاج» اعتمدها الإمام النووي، ثم خالف فيه» (١٠). فلذا لم نجد مسألة في «المنهاج» اعتمدها الإمام النووي، ثم أطبق المتأخّرون على أنها ضعيفة أو غير معتمدة، أو أنه سها أو أخطأ فيها، وهذا يدلُّ على دقة تحرِّي الإمام النووي لكتب الشافعي، وكتب الأصحاب رضي الله عنهم وأرضاهم.

<sup>(</sup>١) الفوائد المدنية للكردي (ص٥١).

#### وهذه المسائل هي(١):

الأولى: استدامة النية في التيمم إلى مَسح شيء من الوجه؛ قال الإمام النووي: «وكذا استدامتها إلى مسح شيء من الوجه على الصحيح»(٢).

اعتمد الرملي (٣)، والخَطيبُ الشِّربِينيُّ (٤) أن الاستدامة غير واجبة، وخالف في ذلك ابنُ حَجَر (٥) واعتمَد وجوب الاستدامة موافقًا النووي.

الثانية: في صلاة الجماعة إذا كان الإمام في بناء والمأموم في بناء آخر؟ في شترَطُ اتصال صف من أحد البناءين، قال الإمام النووي: «فإن كانا في بناءين كصَحنٍ وصُفّةٍ أو بيت؟ فطريقان أصحُّهما: إن كان بناء المأموم يمينًا أو شمالًا وجب اتصال صف من أحد البناءين... والطريق الثاني: لا يُشترَط إلا القرب كالفضاء، قلت: الطريق الثاني أصح، والله أعلم»(٢).

قال أحمد ميقري الأهدل: «والمُعتمَدُ أنه يجب القرب بمسافة ثلاث مئة ذراع (١٥٠ مترًا تقريبًا)»(٧).

هذه سهوة من الشيخ الأهدل؛ لأن التصحيح المذكور هو تصحيح الإمام الرافعي، فقال: «قلت: الرافعي، بدليل أن الإمام النوويَّ تعقَّب تصحيح الإمام الرافعي، فقال: «قلت: الطريق الثاني أصح، والله أعلم»(^).

<sup>(</sup>١) انظر: سلم المتعلم المحتاج إلى معرفة رموز المنهاج (ص٧٨- ٨٢)، والضوء الوهاج في بيان المسائل الضعيفة في المنهاج، لفهد الحبشي (ص٣- ١٣).

<sup>(</sup>٢) منهاج الطالبين (ص١٧). (٣) نهاية المحتاج (١: ٢٩٨).

<sup>(</sup>٤) مغنى المحتاج (١: ٢٦٢). (٥) تحفة المحتاج، لابن حجر (١: ٣٥٩).

<sup>(</sup>٦) منهاج الطالبين (ص٤١). (٧) سلم المتعلم المحتاج (ص ٨٧).

<sup>(</sup>٨) منهاج الطالبين (ص٤١).

الثالثة: صلاة الضحى أقلها ركعتان، وأكثرها اثنتا عشرة ركعة، قال الإمام النووي: «الضحى، وأقلها ركعتان، وأكثرها اثنتا عشرة»(١).

اعتمد الخطيب الشربيني (٢)، والرملي (٣) أن أكثرَها ثماني ركعات، بينما ذهب ابن حَجَر (٤) إلى أن أكثرها اثنتا عشرة ركعة.

الرابعة: لا قضاء على المقاتل في ساحة الحرب إذا صلى وقد دَمِي، قال الإمام النووي: «ويُلقي السلاح إذا دمي، فإن عجز أمسكه، ولا قضاء في الأظهر »(٥).

والمُعتمَد وجوبُ القضاء كما نصَّ عليه الخطيب الشربيني (٢)، وابن حَجَر الهَيتَمي (٧)، والجَمال الرملي (٨).

الخامسة: كراهة الثوب المُعَصفر؛ قال الإمام النووي: «ويُكرَه الكَفَن المُعصفَر» (٩).

اعتمد ابن حجر (۱۰) حُرمَته، خلافًا للخطيب (۱۱)، والرملي (۱۲) حيث اعتمدا الكراهة وفاقًا للنووي.

السادسة: عدَم لُزوم الزوجةِ الحرّة أداءَ صدقة فطرتها إذا أعسر زوجُها؛ قال الإمام النووي: «ولو أعسَر الزوج، أو كان عبدًا؛ فالأظهر أنه يلزَم زوجته

<sup>(</sup>٢) مغنى المحتاج (١: ٥٥٤).

<sup>(</sup>٤) تحفة المحتاج، لابن حجر (٢: ٢٣٢).

<sup>(</sup>٦) مغنى المحتاج (١: ٥٧٩).

<sup>(</sup>٨) نهاية المحتاج (٢: ٣٧٠).

<sup>(</sup>١٠) تحفة المحتاج، لابن حجر (٣: ١٨٥).

<sup>(</sup>١٢) نهاية المحتاج (٣: ٢١).

<sup>(</sup>٣) نهاية المحتاج (٢: ١١٧).

<sup>(</sup>٥) منهاج الطالبين (ص٥١).

<sup>(</sup>٧) تحفة المحتاج، لابن حجر (٣: ١٤).

<sup>(</sup>٩) منهاج الطالبين (ص٦٢).

<sup>(</sup>١١) مغنى المحتاج (٢: ٤٧).

الحُرّة فُطرتُها، وكذا سَيِّد الأمة، قلتُ: الأصح المنصوصُ لا يلزَم الحُرّة، والله أعلم»(١).

خالف الشيخ الأهدل، حيث قال: «والأصح خلافه»(٢)، أي: تلزَم الحُرّةَ فطرةُ نفسِها إن كانت غَنِيّة، ولكن شُرّاح «المنهاج» لم يتعقَّبوا النووي في ذلك، فيكون ما ذكره النووي هو المُعتمَد(٣).

السابعة: استحباب تطييب المُحرِم لثوبه قبل الإحرام؛ قال الإمام النووي: «ويُسَن الغسل للإحرام، فإن عجز تيمَّم، ولدخول مكّة وللوقوف بعرفة وبمُزدَلفة غداة النحر، وفي أيام التشريق للرَّمي، وأن يُطيِّبَ بدنَه للإحرام، وكذا ثوبه في الأصح»(٤).

اعتمد ابن حجر (٥) أن تطييبَ الثوب مكروه، بينما اعتمدا ـ الرملي (٢)، والخطيب (٧) ـ أن تطييب الثوب مباح.

الثامنة: في باب الحج أن ترك المأمورات يترتب عليه دمُ ترتيب وتعديل، فيجب على المُحرِم شاةٌ فإذا عجز اشترى بقيمة الشاة طعامًا وتصدَّق به، فإن عجز صام عن كل مُدِّيومًا؛ قال الإمام النووي: «والأصحُّ أن الدمَ في ترك المأمور كالإحرامِ من المِيقات دمُ ترتيب، فإذا عجز اشترى بقيمةِ الشاة طعامًا، وتصدَّق به فإن عجز صام عن كل مُدِّيومًا» (٨).

<sup>(</sup>۱) منهاج الطالبين (ص۷۱). (۲) سلم المتعلم المحتاج (ص۷۸- ۸۲).

<sup>(</sup>٣) مغنى المحتاج (٢: ١١٥)، وتحفة المحتاج لابن حجر (٣: ٣١٦)، ونهاية المحتاج (٣: ١١٨).

<sup>(</sup>٤) منهاج الطالبين (ص٨٥). (٥) تحفة المحتاج، لابن حجر (٤: ٨٥).

<sup>(</sup>٦) نهاية المحتاج (٣: ٢٧٠). (٧) مغني المحتاج (٢: ٢٨٥).

<sup>(</sup>٨) منهاج الطالبين (ص٩٣).

اعتمد الخطيب<sup>(۱)</sup>، والرملي<sup>(۱)</sup> أنه دم ترتيبٍ وتقدير، فإذا عجز عن الدم يصوم كالمتمتع ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع، واعتمد ابن حجر<sup>(۳)</sup> أنه دم ترتيب وتعديل.

التاسعة: في باب البيع: عدم ثبوت الخيار في هبة الثواب؛ قال الإمام النووي: «ولا خيار في الإبراء، والنكاح والهبة بلا ثواب، وكذا ذات الثواب»(٤).

والمعتمد ثبوتُه فيها كما نصَّ عليه الخطيب (٥)، والرملي (٦)، وابن حجر (٧)، ولم يتعقّب المَحَلِي (٨) الإمامَ النوويَّ في ذلك.

العاشرة: في باب حكم المبيع قبل قَبضِه: عدَمُ جواز بَيعِ الدين لغير مَن هو عليه، كما إذا اشترى رجلٌ عبد زيدٍ بمئة له على عمرو؛ قال الإمام النووي: «وبَيعُ الدين لغير مَن عليه باطل في الأظهر»(٩).

والمعتمد كما قاله الخطيب (١٠) والرملي (١١) وابن حجر (٢١): الجواز بشرط قبض العِوَضين في المجلس، وأن يكون المديون مليًّا مُقِرًّا، وأن يكون الدينُ حالًّا مستقِرًّا، أما المَحَلِّي (٢١) فلم يتعقَّب الإمامَ النوويَّ في ذلك.

<sup>(</sup>۱) مغنى المحتاج (۲: ۳۱۰). (۲) نهاية المحتاج (۳: ۳۵۸).

<sup>(</sup>٣) تحفة المحتاج، لابن حجر (٤: ١٩٧). (٤) منهاج الطالبين (ص٩٩).

<sup>(</sup>٥) مغني المحتاج (٢: ٢٠٤). (٦) نهاية المحتاج (٤: ٧).

<sup>(</sup>٧) تحفة المحتاج، لابن حجر (٤: ٣٣٦).

<sup>(</sup>٨) كنز الراغبين شرح منهاج الطالبين، للمحلي، مع حاشية القليوبي وعميرة (٢: ٢٣٧).

<sup>(</sup>٩) منهاج الطالبين (ص١٠٣). (١٠٣) مغنى المحتاج (٢: ٢٦٤).

<sup>(</sup>١١) نهاية المحتاج (٤: ٩٢). (١٢) تحفة المحتاج، لابن حجر (٤: ٩٠٤).

<sup>(</sup>١٣) كنز الراغبين شرح منهاج الطالبين، مع حاشية قليوبي وعميرة (٢: ٢٦٦).

الحادي عشر: بُطلانُ هِبة الدين لغير المَدين؛ قال الإمام النووي: «وهِبة الدين للمَدين إبراء، ولغيره باطلة في الأصح»(١).

اعتمد ابن حجر(٢) جوازها قياسًا على جواز بيع الدين لغير مَن هو عليه، واعتمد الخَطيب (٣) والرمليُّ (١) كلامَ النووي.

الثاني عشر: في باب الوصايا: لو أوصى عربيٌّ لأقارب زَيد لم يدخل أقاربُ الأم في الوصية؛ قال الإمام النووي: «ولا تدخل قرابة أُمِّ في وصية العرب في الأصح $^{(6)}$ .

اعتمد الخطيب(٦)، وابن حجر(٧)، والرملي(٨) دخول أقارب الأم في الوصية، أما المحلي فلم يتعقَّبه، بل أشار إلى القول الثاني، وقال: «وعبَّر في «الروضة» بالأصح»(٩).

الثالث عشر: تحريم النظر للأمرد ولو بغير شهوة؛ قال الإمام النووي: «ويحرُم نظرُ أمرَد بشهوة، قلت: وكذا بغيرها في الأصح المنصوص»(١٠).

اعتمد الخطيب(١١)، والرملي(١٢) أنّ المنقول عن الإمام الشافعي وجميع الأصحاب أن التحريم متعلق عند خوف الفتنة أو حصول الشهوة، وخالف في ذلك ابن حجر (١٣) فوافق الإمام النووي.

(٤) نهاية المحتاج (٥: ١٣٤). (٦) مغنى المحتاج (٤: ١٠١).

(٢) تحفة المحتاج لابن حجر (٦: ٣٠٥).

<sup>(</sup>١) منهاج الطالبين (ص١٧١).

<sup>(</sup>٣) مغني المحتاج (٣: ٥٦٥).

<sup>(</sup>٥) منهاج الطالبين (ص١٩٢).

<sup>(</sup>٨) نهاية المحتاج (٦: ٨١). (٧) تحفة المحتاج لابن حجر (٧: ٥٨).

<sup>(</sup>٩) كنز الراغبين شرح منهاج الطالبين، مع حاشية قليوبي وعميرة (٣: ١٧١).

<sup>(</sup>۱۰) منهاج الطالبين (ص۲۰٤).

<sup>(</sup>۱۲) نهاية المحتاج (٦: ١٩٣).

<sup>(</sup>١١) مغنى المحتاج (٤: ٢١٢).

<sup>(</sup>١٣) تحفة المحتاج لابن حجر (٧: ١٩٩).

الرابع عشر: في باب الصداق: مسألة لو تنازع الزوجان في البدء بالتسليم؛ قال الإمام النووي: «ولو قال كلُّ - أي: الزوج والزوجة -: لا أسلّم - المهر للزوج وتسليم النفس للزوجة - حتى تُسلّم، ففي قولٍ يُجبَر هو - أي: الزوج - وفي قول لا إجبار، ومن سلَّم أُجبر صاحبه، والأظهر يُجبَران، فيُؤمَر بوضعه عند عدل وتُؤمَر بالتمكين، فإذا سلمت أعطاها العدل، ولو بادرت فسكنت طالبته -أي: بالصداق - فإن لم يطأ امتنعت حتى يُسلِّم - أي: الصداق - وإن وطِئ فلا - أي: فليس لها أن تمتنع - ولو بادر فسلَّم - أي: سلَّم الزوجُ الصداق - فلتمكن - أي: يلزمها التمكينُ إذا طلَبه الزوج - فإن منعت بلا عذر استرد إن قلنا: إنه يجبر »(۱).

جعل الشيخ الأهدل هذه المسألة من المسائل الضعيفة (٢)، مع أن الإمام النووي لم يقل إنها معتمدة ولم يرجِّحها، بل ذكرها كقول، فقال: «فإن منعَت بلا عُذر استرَدَّ إن قلنا: إنه يجبر» فلم يعتمدها، بل اعتمد أن الزوج والزوجة يُجبَران، فقال: «ولو قال كُلُّ: لا أسلم حتى تسلم. ففي قولٍ يُجبَر هو، وفي قول: لا إجبار، فمن سَلَّم أجبر صاحبه، والأظهر يجبران».

لذا قال الخطيب: «وهذا إن قلنا بالمرجوح: إنه يُجبَر أولًا؛ لأنّ الإجبار مشروطٌ بالتمكين، فإن قلنا: لا يُجبَر، وهو الراجح، فليس له أن يسترِدَّ لتبرُّعِه بالمبادرة»(٣).

الخامس عشر: عدم جواز استرقاق زوجة المسلم الحربية؛ قال الإمام النووي: «ويجوز إرقاقُ زوجة ذمي» وكذا عتيقه في الأصح، لا عتيق مسلم، وزوجته على المذهب»(٤).

<sup>(</sup>Y) who librated library ( $\infty$ / $^{4}$ ).

<sup>(</sup>٤) منهاج الطالبين (ص٢١٨).

<sup>(</sup>١) منهاج الطالبين (ص٢١٨).

<sup>(</sup>٣) مغني المحتاج (٤: ٣٧٢).

اعتمد الرملي (١)، والخطيبُ (٢) ما قاله الإمامُ النوويُّ، واعتمد ابن حجر إلى أنه يجوز استرقاق زوجةِ المسلم الحَربية (٣).

السادس عشر: في باب الشهادات: إذا دُعِي شاهد ليشهد في شيء مُختَلَف فيه؛ كشرب ما لا يُسكِر من النبيذ لم يجب عليه أداء شهادته؛ قال الإمام النووي: «وأن يكون عدلًا؛ فإن ادعى ذو فسق مُجمَع عليه \_ قيل: أو مختلف فيه \_ لم يجب»(٤).

اعتمد الخَطيب (٥)، والرملي (٦)، وابن حَجَر (٧)، والمَحلِّيّ (٨)، الوُجوبَ.

السابع عشر: في باب العتق: لو وُهب لعبد بعضُ قريبِ سَيِّده فَقَبِل، عُتِق القريب على السيد وسَرَى عليه، وعلى سيده قيمةُ باقيه؛ لأنّ الهبة له هِبةٌ لسيده وقَبولَه كقبول سيده؛ قال الإمام النووي: «ولو وُهِب لعبد بعضُ قريبِ سَيِّده فَقَبل، وقلنا: يستقبل به عتق وسرى، وعلى سيِّدِه قيمةُ باقيه»(٩).

اعتمد الرملي (١٠٠) أنه لا يسري؛ لأنه دخل في مُلكِه قهرًا كالإرث، واعتمد ابن حجر (١١٠) كلام النووي.



نهاية المحتاج (٨: ٧٠).

<sup>(</sup>٣) تحفة المحتاج لابن حجر (٩: ٢٥١). (٤) منهاج الطالبين (ص٩٤٩).

<sup>(</sup>٥) مغنى المحتاج (٦: ٣٨٤). (٦) نهاية المحتاج (٨: ٣٢٣).

<sup>(</sup>٧) تحفة المحتاج لابن حجر (١٠: ٢٧١).

<sup>(</sup>٨) كنز الراغبين شرح منهاج الطالبين، مع حاشية قليوبي وعميرة (٤: ٣٣١).

<sup>(</sup>٩) منهاج الطالبين (ص٩٥٣). (١٠) نهاية المحتاج (٨: ٣٩٠).

<sup>(</sup>١١) تحفة المحتاج لابن حجر (١٠: ٣٦٩).

## المبحث الثاني المسائل التي ضعفها الإمام النووي في «المنهاج» واعتمدها بعض المتأخرين

تميَّز جهد الإمام النوويّ في «المنهاج» بأنه لم يقتصِر على الأقوال المُعتمَدة فقط، بل ذكر الأقوال الضعيفة في المذهب، وقد تعقَّب العلماءُ المتأخِّرون الإمامَ النووي في بعض الأقوال التي ضعَّفها؛ قال العلامة الأهدل: «جملة ما في «المنهاج» من التعبير بـ «في قول كذا» اثنتان ومئتا عبارةٍ، فهي مع جملة التعبير بـ «قيل» ست مئة وواحد وأربعون، كلها ضعيفة ما عدا خمسة عشر موضعًا، رجَّح المتأخرون اعتمادها، اثنا عشر منها، التعبير فيها بـ «قيل»، وثلاثة التعبير فيها بقوله: «وفي قول» (۱)، وهذه المسائل هي:

الأولى: قال الإمام النووي في فصل زكاة التجارة: «فإن ملك بنقد قُوم به إن ملك بنصاب، وكذا دونه في الأصح، أو بعرض فبغالب نقد البلد، فإن غلب نقدان وبلغ بأحدهما نصابًا قُوِّم به، فإن بلغ بهما قُوِّم بالأنفع للفقراء، وقيل: يتخير المالك»(٢).

قوله: «قيل: يتخيَّر المالك»: قال الرملي: «هذا ما صحَّحه في أصل «الروضة»، ونقل الرافعي تصحيحه عن العراقيين والروياني، وجرى عليه الأذرعي وهو

<sup>(</sup>١) سلم المتعلم المحتاج للأهدل (ص٦٦).

<sup>(</sup>٢) منهاج الطالبين (ص٦٩).

المعتمد»(١)، وظاهر كلام ابن حجر (٢)، والخطيب (٣) اعتماده، واعتمده القليوبي (٤) في «حاشيته على المحلي».

الثانية: قال الإمام النووي في كتاب العارية: «وإذا أعار للبناء أو الغراس ولم يذكر مدة، ثم رجع إن كان شرط القلع مجّانًا لزمه، وإلا؛ فإن اختار المستعير القلع قلع، ولا يلزمه تسوية الأرض في الأصح. قلت: الأصح تلزمه، والله أعلم، وإن لم يختر لم يقلع مجانًا، بل للمعير الخيار بين أن يبقيه بأجرة، أو يقلع ويضمَن أرش النقص، قيل: أو يتملكه بقيمته»(٥).

قوله: «قيل: أو يتملكه بقيمتِه». قال الخطيب: «وتخييره بين الثلاث هو المعتمد، وفاقًا للإمام والغزالي، وصاحب «الحاوي الصغير» و«الأنوار» وغيرهم» (٢)، وقال الرملي: «وهو الأصح... فالمُعتمَد تخييرُه بين الأمور الثلاثة» (٧)، واعتمده ابن حجر (٨)؛ فيكون المستعير على ذلك مُخيَّرًا بين إبقائه بأُجرة المثل، أو القلع وضمان أرش النقص، أو التملك بالقيمة.

الثالثة: قال الإمام النووي في كتاب الخلع: «ولهما التوكيل ـ أي: يجوز للزوجين التوكيل ـ فلو قال لوكيله: خالِعها بمئة لم ينقص منها، وإن أطلق لم ينقص عن مهر مثل، فإن نقص فيهما لم تُطلق، وفي قول: يقع بمهر مثل»<sup>(٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) نهاية المحتاج (٣: ١٠٦). (٢) تحفة المحتاج لابن حجر (٣: ٣٠٢).

<sup>(</sup>٣) مغني المحتاج (٢: ١٠٩).

<sup>(</sup>٤) حاشية قليوبي وعميرة على كنز الراغبين (٢: ٣٩).

<sup>(</sup>٥) منهاج الطالبين (ص١٤٥). (٦) مغنى المحتاج (٣: ٣٢٧).

<sup>(</sup>٧) نهاية المحتاج (٥: ١٣٨). (٨) تحفة المحتاج لابن حجر (٥: ٤٣١).

<sup>(</sup>٩) منهاج الطالبين (ص٢١٩).

قوله: «وفي قول: يقع بمهر مثل» قال الخطيب: «وهذا هو المعتمد، كما قال الإسنوي: إن الفتوى عليه»(١)، ومثله قال الرملي(٢)، وابن حجر(٣).

الرابعة: قال الإمام النووي في كتاب الطلاق: «وشرط نية الكناية اقترانها بكل اللفظ، وقيل: يكفى بأوله»(٤).

قوله: "وقيل: يكفي بأوله" قال الخطيب: "وهو المعتمد أنه يكفي اقترانها ببعض اللفظ، سواء أكان من أوله أو وسطه أو آخره" (ه)، وقال الرملي: "المرجح في "الروضة" كأصلها الاكتفاء بأوله وآخره، أي: يجزئ منه كما هو ظاهر، فالحاصل الاكتفاء بما قبل فراغ لفظها وهو المعتمد" (وقال ابن حجر: "ورجَّح في أصل "الروضة" الاكتفاء بأوّله وآخره، أي: بجزء منه كما هو ظاهر "().

الخامسة: قال الإمام النووي في كتاب الطلاق: «ولو قال: أنت طالقٌ واحدة، ونوى عددًا فواحدة، وقيل: المنوي»(^).

قوله: «وقيل: المنوي» اعتمد الخطيب (٩)، والرملي (١٠)، وابن حجر (١١) أنه يقع المنوي؛ عملًا بالنية.

السادسة: قال الإمام النووي في باب كيفية القِصاص: «الصحيح ثبوته لكل وارث، ويُنتَظَر غائبهم وكمال صبيهم، ومجنونهم، ويحبس القاتل ولا يُخلَى

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج (٦: ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) منهاج الطالبين (ص٢٣١).

<sup>(</sup>٦) نهاية المحتاج (٦: ٤٣٥).

<sup>(</sup>٨) منهاج الطالبين (ص٢٣٣).

<sup>(</sup>١٠) نهاية المحتاج (٦: ٢٥٤).

<sup>(</sup>١) مغنى المحتاج (٤: ٤٣٧).

<sup>(</sup>٣) تحفة المحتاج لابن حجر (٧: ٤٧٣).

<sup>(</sup>٥) مغني المحتاج (٤: ٢٦٤).

<sup>(</sup>٧) تحفة المحتاج لابن حجر (٨: ٢٠).

<sup>(</sup>٩) مغني المحتاج (٤: ٤٧٨).

<sup>(</sup>١١) تحفة المحتاج لابن حجر (٨: ٤٩).

بكفيل، وليتفقوا على مستوف، وإلا فقرعةٌ يدخلها العاجز ويستنيب، وقيل: لا يدخل»(١).

قوله: «وقيل: لا يدخل» اعتمد الخطيب (٢)، والرملي (٣)، وابن حجر (٤) عدم دخول العاجز في القرعة عن الاستيفاء؛ كالشيخ الكبير، والمرأة.

السابعة: قال الإمام النووي في باب كيفية القِصاص: «ومن قُتِل بمُحدَّد أو خَنقٍ أو تجويع ونحوه اقتُصَّ به، أو بسِحر فبسَيف، وكذا خمرُ ولواطُّ في الأصح، ولو جُوِّع كتجويعِه فلم يمت زِيدَ، وفي قول: السيف»(٥).

قوله: «وفي قول: السيف» اعتمده الخطيب(٢)، والرملي(٧)، أما ابن حجر كأنه يميل إلى أنه يُفعَل الأهونُ من الزيادة والسيف، قال: «قال الشيخان، وهذا أقرب، ونقله الإمام عن المعظم»(٨).

ثامنا: قال الإمام النووي في باب كيفية القصاص: «ولو مات بجائفة أو كسرِ عَضُدٍ فالحَزُّ، وفي قول كفعله» (٩)، والمُعتمَد أنه يُعاقب من جنس عقوبته، ولا يُحزِّ رقبته (١٠).

التاسعة: قال الإمام النووي في كتاب دعوى الدم والقَسامة: «إنما يثبُت موجب القِصاص بإقرار أو عدلين» إلى أن قال: «ويشترَط لمُوضحةٍ: ضَرَبَه

<sup>(</sup>٢) مغنى المحتاج (٥: ٢٧٦).

<sup>(</sup>٤) تحفة المحتاج لابن حجر (٨: ٤٣٥).

<sup>(</sup>٦) مغني المحتاج (٥: ٢٨٣).

<sup>(</sup>٨) تحفة المحتاج لابن حجر (٨: ١٤١).

<sup>(</sup>١٠) مغنى المحتاج (٥: ٢٨٤).

<sup>(</sup>١) منهاج الطالبين (ص٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) نهاية المحتاج (٧: ٢٠٠).

<sup>(</sup>٥) منهاج الطالبين (ص٢٧٧).

<sup>(</sup>٧) نهاية المحتاج (٧: ٣٠٦).

<sup>(</sup>٩) منهاج الطالبين (ص٣٧٧).

فأوضحَ عَظم رأسه. وقيل: يكفى: فأوضح رأسه»(١) أي: يَشترط في الشهادة في القِصاص أن يقول الشاهد: ضرَبه فأوضَح عظم رأسه؛ لأنه لا شيء يحتمل بعده، وقيل: يكفي: فأوضح رأسه من غير تصريح بإيضاح العظم.

قوله «وقيل: يكفى: فأوضح رأسه» اعتمده الخطيب (1)، وابن حجر (2)، أما الرملي(١٤) فقد قيَّد الكلام إذا لم يكن عاميًّا بحيث لا يَعرف مدلول نحو الإيضاح شرعًا.

العاشرة: قال الإمام النووي في كتاب الردة: «وتُقبَل الشهادة بالرِّدّة، وقيل: يجب التفصيل»(٥).

قوله: «وقيل: يجب التفصيل» اعتمده الخطيب قال: «لاختلاف المذاهب في التكفير، والحكم بالردة عظيم فيُحتاط له»(٦)، واعتمده ابن حجر فقال: «لاختلاف المذاهب في الكفر وخطر أمر الردة، وهذا هو القياس لا سيما في العامي»(٧)، واعتمد الرمليُّ (٨) كلامَ النوويِّ وهو عدم التفصيل.

الحادي عشر: قال الإمام النووي في كتاب السِّير: «ولو عاقد الإمام عِلجًا يدلُّ على قلعة وله منها جارية؛ جاز فإن فُتِحَت بدلالته أعطيها... وإن أسلمت - أي: الجارية - فالمذهب وجوب بدل، وهو أجرة مثل، وقيل: قيمتها»(٩).

<sup>(</sup>١) منهاج الطالبين (ص٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) تحفة المحتاج لابن حجر (٩: ٦١).

<sup>(</sup>٥) منهاج الطالبين (ص٢٩٣).

<sup>(</sup>٧) تحفة المحتاج لابن حجر (٩: ٩٤).

<sup>(</sup>٩) منهاج الطالبين (ص٢١١).

<sup>(</sup>٢) مغنى المحتاج (٥: ٣٩٣).

<sup>(</sup>٤) نهاية المحتاج (٧: ٣٩٩).

<sup>(</sup>٦) مغني المحتاج (٥: ٤٣٣).

<sup>(</sup>٨) نهاية المحتاج (٧: ١٨٤).

قوله «وقيل: قيمتها» اعتمده الخطيب وقال: «وهو الأصح»(۱)، وقال الرملي: «وهذا هو المعتمد كما في «الروضة» وأصلها عن الجمهور»(۲)، ومثله قال ابن حجر(۳).

الثاني عشر: قال الإمام النووي في كتاب الصيد والذبائح: «ولو رماه فقد م أي: قطعه \_ نصفين حَلا، ولو أبان منه عضوًا بجرح مُذفّف \_ أي: مُسرِع للقتل \_ حلَّ العضو والبدن، أو بغير مُذفّف، ثم ذبحه أو جرَحَه جرحًا آخر مُذفّفًا حرم العضو وحَلَّ الباقي، فإن لم يتمكن من ذبحه، ومات بالجرح حلَّ الجميع، قيل: يحرُم العُضو»(3).

قوله: «قيل: يحرُم العضو» قال الخطيب: «وهو المصحَّح في «الشرحين» و «الروضة» و «المجموع»؛ لأنه أُبين من حَيِّ فأشبه ما لو قطَع ألية شاة، ثم ذبَحها لا تحل الألية، وأما باقي البدن فيحل جزمًا (٥)، وقال الرملي: «وهو المُعتمَد» (٢)، وقال ابن حجر: «وهو الأصح» (٧).

الثالث عشر: قال الإمام النوويُّ في كتاب المُسابَقة والمناضلة: «وإذا نضل حزب ـ أي فاز فريق من الفريقين ـ قُسِم المال بحسب الإصابة، وقيل: بالسوية»(^).

قوله: «وقيل: بالسوية» قال الخطيب: «وهذا هو الصحيح كما في أصل «الروضة» والأشبه في «الشرحين»، وفي «المُحرَّر» أن الأشبه الأول وتبِعَه

<sup>(</sup>٣) تحفة المحتاج لابن حجر (٩: ٢٧٤). (٤) منهاج الطالبين (ص٣١٧).

<sup>(</sup>٥) مغني المحتاج (٦: ١٠٣). (٦) نهاية المحتاج (٨: ١١٦).

<sup>(</sup>٧) تحفة المحتاج لابن حجر (٩: ٣٢١). (٨) منهاج الطالبين (ص٣٢٥).

المُصنِّف  $^{(1)}$ ، وقال الرملي: «وهذا هو الأصح في «الروضة» والأشبه في الشرحين  $^{(7)}$ ، قال علي الشبراملسي: «معتمد» وقال ابن حجر: «وهو الأصح في أصل «الروضة» والأشبه في الشرحين  $^{(2)}$ .

الرابع عشر: قال الإمام النووي في كتاب الدعوى والبينات: «ولو ادعى وليُّ صبيٍّ دَينًا له \_ أي: على إنسان \_ فأنكر ونكَل لم يحلف الولي، وقيل: يحلف، وقيل: إن ادعى مباشرة سَبَبه حَلَف»(٥).

قوله: «وقيل: إن ادعى مباشرةَ سَبَبه حلَف» اعتمده ابن حجر فقال: «وهذا هو المعتمد؛ لأن العَهد تتعلَّق به» (٢)، وخالف في ذلك الرمليّ (٧)، والخَطيب (٨) فوافقوا النووى.

الخامس عشر: قال الإمام النووي في كتاب العتق: "إذا ملك أهلُ تبرُّع أصلَه أو فرعه عتق... ولو مَلَك في مرَض موتِه قريبَه بلا عوض عُتِقَ من ثلثه، وقيل: من رأس المال»(٩).

قوله: «وقيل: من رأس المال» قال الخطيب: «وهذا هو الأصح كما صحَّحاه في «الشرحين» و «الروضة»؛ لأن الشرع أخرجه عن ملكه فكأنه لم يدخل» (١١٠)، وقال الرملي: «وهو المعتمد» (١١٠)، ومثله قال ابن حجر (١٢).

<sup>(</sup>۱) مغنى المحتاج (٦: ۱۷۷). (۲) نهاية المحتاج (٨: ۱۷۲).

<sup>(</sup>٣) نهاية المحتاج، مع حاشية الشبر املسي (٨: ١٧٢).

<sup>(</sup>٤) تحفة المحتاج لابن حجر (٩: ٨٠٨ (٥) منهاج الطالبين (ص٥٥).

<sup>(</sup>٦) تحفة المحتاج لابن حجر (١٠: ٣٢٥). (٧) نهاية المحتاج (٨: ٣٦٠).

<sup>(</sup>٨) مغني المحتاج (٦: ٤٢٦). (٩) منهاج الطالبين (ص٥٩).

<sup>(</sup>١٠) مغنى المحتاج (٦: ٤٦٠). (١١) نهاية المحتاج (٨: ٣٨٩).

<sup>(</sup>١٢) تحفة المحتاج لابن حجر (١٠: ٣٦٨).

وقد نظم العلامة عبد الله سعيد اللحجي القيلات المُعتمَدة في «المنهاج» (١) فقال:

إلى بَيانِ مَهْيع الرشادِ على نَبِيِّ شَانَهُ المَراحِمُ وقَولُـهُ المَقبولُ والصحيحُ والشاذ والصحيح والضعيف وتابع لنَهجِهِ مِن أُمَّتِه مُعتَمَدَ القيلاتِ نَظمًا مُحكَما مَن أشروقت بنصوره الدياجي وقَد تحَرَّيتُ صَريحِ لَفظِها فَجِئتُ بِالمُمكِن في ذا القسم بعَـونِ رَبِّـي راحِـم العِبادِ شَرطُ الزكاةِ في التجار الحَولُ تَخَيَّرَ المالِكُ» يا نَبيلا بَعدَ الكِتابِ يا أُخِي كُن دارِيَهُ يَملِكُ ف بقيمةٍ » كذا رَوَوا بثُلْثَين قَبلَ فَصلِ أَوَّلِ بمَهر مِثلِ الساح شَمِّر تَرتَفِع مَحَلَّه مِنهُ بفَصلِ رابع

الحَمــدُ للهِ العَظيــم الهـادي ثُمّ الصلاةُ والسلامُ الدائمُ مُحمَّدٍ مَن نُطقُهُ الفَصيحُ سِواهُ في أقوالِهِ السخيفُ وآلِيهِ وصَحبِيه وعِسترَتِه وَبَعدَ ذا فَعَنَّ لي أن أنظِما في سِفرنا المَعروفِ بالمِنهاج قَصدِي بها تَيسِيرُها لحِفظِها ورُبَّما ضاقَ مَجالُ النظم وَها أنا أشرع في المُرادِ فَاوَّلُ مِنهُ حَواهُ فَصلُ وهاكَ نَصُّهُ بِلَفِظِ: «قِيلا والثّانِي في الفَصل الَّذي في العاريَه ولَفظُهُ الصريحُ فِيه: «قِيلَ: أو وفِي كِتابِ الخُلعِ ثالثُ يَلِي مَشْهُورُ لَفظِهِ: "وَفِي قَولٍ يَقَع وَفِي الطلاقِ ألحَقُوا بِرابِع

<sup>(</sup>١) قام الأستاذ طلال النداوي بتأليف شرح لطيف على هذه المنظومة أسماه «إسعاف المحتاج في شرح منظومة القيلات المرجحة في منهاج الطالبين»، وقد طبعته دار ابن فارس.

إلَيكَ لَفظُهُ: «وَقِيلَ المَنوي» بفَصلِهِ الثَّانِي أتَّى مُندَرجا يَدخُلُ " فافه له المخافُلا التغافُلا «في قَولِ السيفُ» مُهمُّ حِفظُهُ «قُولِ كَفِعلِهِ» فحاذِر يَختَفي فِي الفَصل بَعدَهُ أيا مَن رامَه أوضَحَ رَأسَـهُ » فخُـذ ما تلفى لفَصلِهِ قَد جاءَ آخر جُملَه قِيمَتُها الله فادر تكن نبيلا في نِصفِه العاشِر جا بواضِح العُضون إنّ ذا لأمر مُبرَمُ حادِي عَشَــرْ جاءَ بلا مُجادَله وَلَفظُهُ: «وَقِيلَ بالسويَّه» للعِلم خُذهُ بِكِتابِ الدعوى وهُو «وقِيل: إنِ ادَّعي مُباشره وثالثُ العَشر أتاكَ بَعدَه بعدَ الكِتابِ فادر هذا واحتَذي مِن رَأْس المالِ» تَمَّ ما قَد قِيلا وَهْي به تَكونُ أربَعَ عَشْرا التفصيلُ » فاحفَظ ما ذكرتُ تَنجُبُ حَمدًا لمَن يَسَّر عليَّ خَتمَهُ وصَحبه ومَن عَلَى مِنوالِهِ

أُوَّلُـه وقَبـلَ قُلـتُ مُنطَوي كَذَاكَ في كَيفِيّةِ القِصاص جا خامِسُها ونَصُّه «وَقِيلَ: لا ذا الفَصلُ فيه ســادِسٌ ولَفظُهُ: وَفِيه أيضًا سابعٌ تَراهُ في وثامِنْ قَد جاء في القسامَه إلَيكَ نَصَّه «وَقِيلَ: يَكفِي وتاسِعٌ جاءَ قُبيلَ الجِزيه مَسِألةُ العِلجِ وهاك «قِيلا وَفِي كِتابِ الصّيدِ والذبائِح صَريحُ لَفظِه: "وَقِيلَ: يَحرُمُ وفي المُسابَقاتِ والمُناضَلَه قُبَيل أيمانٍ بغَير مِريه والثاني بعدَ العَشريا مَن قَد حَوَى بفَصلِه الثاني أتاك آخره سببه حَلَفَ» ثـم لقطه في العِتقِ قد جاءَكَ في الفَصل الذي وهاكه بلف ظِهِ: «وَقِيلا: وصاحِبُ المَنهَجِ زادَ آخِرا صريحُ لَفظِـه: «وقِيلَ: يَجِبُ هَذا وتَـمَّ ما قَصَـدتُ نَظمَه ثُمَّ الصلاةُ على النبيِّ وآلِهِ

# المبحث الثالث تقسيم الأبواب والفصول في كتب المذهب الشافعي

يعتبر موضوع ترتيب المسائل الفقهية وتصنيفها داخل المذهب من النقاط المنهجية والمشكلات العلمية التي تواجِه الباحث العلمي وطالب العلم عند البحث عن حُكمِ أيِّ مسألة فقهية، أو دراسة كتاب فقهِيٍّ أو ملاحظة اختلافات الكتب الفقهية داخل المذهب الواحد في تصنيف المسائل.

وقد قسَّم عُلماءُ الشافعية موضوعات الفقه إلى أربعة كتب رئيسة (١) وهي: أولًا: رُبع العبادات: ويشتمل على الكتُب الآتية: الطهارة - الصلاة - الزكاة - الصيام - الاعتكاف - الحج.

وقد ألحقت بعضُ كتُب المذهب كـ«الأم» و «التنبيه» و «المهذب» و «الروضة» كتاب قسم الصدقات بكتاب الزكاة، وألحقوا كذلك كتاب الضحايا والصيد والذبائح والأطعمة والنذور آخر ربع العبادات، خلافًا لـ «مختصر المزني» و «الوسيط» و «المنهاج» كما سيأتي.

ثانيًا: رُبع المعاملات: ويشتمل على الكتب الآتية: البيع - السلم - الرهن - الوكالة - الإقرار - العارية - الغصب - الشفعة - القراض - المساقاة - الإجارة - إحياء الموات - الوقف - الهبة - اللقطة - اللقيط - الجعالة.

<sup>(</sup>١) ترتيب الموضوعات الفقهية ومناسباته في المذاهب الأربعة، لعبد الوهاب إبراهيم (ص٢٠).

وألحقوا بآخر المعاملات كتاب الفرائض والوصايا؛ قال العلامة سليمان الجمل: «كتاب الفرائض: أخَّره عن العبادات، والمعاملات لاضطرار الإنسان إليهما من حين ولادته دائمًا، أو غالبًا إلى موته، ولأنهما متعلِّقان بإدامة الحياة السابقة على الموت، ولأنه نصف العلم فناسَب ذِكرَه في نصف الكتاب»(١).

وألحَقوا كتاب الوديعة وقسم الصدقات بالوصايا؛ قال العلامة البكري عن مناسبة إلحاق كتاب الوديعة بالفرائض والوصايا: «وهي مُناسِبة للفرائض؛ لأن مال الميت بلا وارث يصير كالوديعة في بيت مال المسلمين»(٢).

وأما مناسبة إلحاق كتاب قسم الصدقات؛ قال الخطيب الشربيني: «ذكر هذا الكتاب المزني والأكثرون في هذا الموضع، وتبِعَهم المُصنِّفُ في كتابه هذا؛ لأن كُلَّا من الفيء والغنيمة والزكاة يتولى الإمام جمعه، وذكره الإمام الشافعي ـ رضي الله تعالى عنه ـ في «الأم» في آخر الزكاة، وتابعه عليه جماعة منهم المُصنِّف في «الروضة» وهو أنسب» (٣).

ثالثًا: رُبع المناكحات: ويشتمل على الكتب الآتية: النِّكاح - الصداق - القسم والنشوز - الخلع - الطلاق - الرجعة - الإيلاء - الظهار - الكفارة - اللعان - العِدَد - الاستبراء - الرضاع - النفقات.

رابعا: ربع الجنايات (كتاب الجِراح): ويشتمل على الكتب الآتية: الجراح \_ الديات \_ دعوى الدم والقسامة \_ البغاة \_ الردة \_ الزنا \_ حد القذف \_ قطع السرقة \_ الصيال وضمان الولاة له.

<sup>(</sup>١) حاشية الجمل على شرح المنهج (٤: ٢).

<sup>(</sup>٢) إعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعين، للبكري (٣: ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) مغنى المحتاج (٤: ١٧٣).

قال الإمام الرملي: «ما يُبحَث عنه في الفقه إن تعلَّق بكمالِ النُّطقِيّة، فالعبادةُ إذبها كمالُها، أو بكمالِ الشهويّة، فإن تعلَّق بالأكلِ ونَحوِه فالمعاملة، أو بالوَطء ونحوه فالمُناكحة، أو بكمال الغضبية فالجناية، وأهمها العبادةُ لتعلُّقها بالأشرف، ثم المعاملة لشدةِ الحاجة إليها؛ ثم المناكحة؛ لأنها دونها في الحاجة، ثم الجناية لقِلّة وقوعها بالنسبة لما قبلها، فرَتَبوها على هذا الترتيب»(۱).

ثم أتبع علماء الشافعية بعد ذلك كتاب السِّير؛ ومناسبة ذلك أنه لما انتهى البحث في أحكام تاركي الصلاة جحودًا والمرتدين، تدرج منها إلى ما هو أعظَمُ إثمًا وهم الكُفّار الأصليون لبيان أحكامهم، واشتمل كتاب السير على كتابين: الجزية والهُدنة.

وأتبعوا بعد ذلك كتاب الصيد والذبائح، وقد جعله بعضهم كـ«الروضة» في آخر كتاب العبادات؛ لتعلُّقِه بالهدي؛ لأن الهَديَ يقَعُ من الحلال والمُحرم، وكذلك الأضحية تقع منهما.

ثم كتاب الأيمان والنذور، قدَّموها على كتاب القضاء؛ لأن القاضي يحتاج إلى اليمين من الخصوم، وجُمعت النذور معها؛ لأن بعض أقسام النذر فيه كفّارة يَمين، وهو نَذرُ اللجاج، ومنهم من جعَل النُّذور آخرَ رُبعِ العبادات كـ«الأُم» و«الروضة».

واختلفوا بالمسابقة والمناضلة فمنهم من جعَله في رُبع المعاملات كـ «التنبيه» و «المُهَذَّب»؛ لتعلُّقهما بالمعاوضة من حيث حصول العِوض المشروط على

<sup>(</sup>١) نهاية المحتاج (١: ٥٩).

العمل، ومنهم مَن ألحَقَه بكتاب السير كـ «مختصر المزني» و «الروضة» و «المنهاج»؛ لتعلُّقِهما بالجهاد من حيث إنهما سُنتان إذا قُصد بهما التأهب للجهاد (١).

وأخَّروا كتاب الأقضية والشهادات؛ لأنها تجري في جميع ما قبلها من معاملات وغيرها، واشتمل هذا الكتاب على كتاب القضاء، وكتاب الشهادات، وكتاب الدعوى والبينات.

وختموا موضوعات الفقه بكتاب العتق (وهي أبواب العتق، والتدبير، والكتابة، وأمهات الأولاد) لمعنى لطيف، وهو التفاؤل بالفكاك من النار(٢٠).

وقد كتب الإمام سراج الدين البُلقيني رسالة لطيفة «مناسبة أبواب الفقه على قاعدة أصحابنا رضي الله عنهم» فصَّل في مناسبة ترتيب الأبواب في كتب المذهب، والرسالة مطبوعة.

#### فائدة مهمة:

الكتاب لغة: الضمُّ والجَمع. واصطلاحًا: اسم لجُملة مختصّةٍ من العلم مُشتمِلة على أبواب وفصول.

الباب لغة: ما يُتوصَّل منه إلى غيره. واصطلاحًا: اسمٌ لجُملةٍ مُختَصَّة من الكتاب مُشتمِلة على فصول غالبًا.

الفصل لغة: الحاجز بين الشيئين. واصطلاحًا: اسم لجملة مُختَصّة من الباب مشتملة على مسائل غالبًا.

<sup>(</sup>١) مناسبة أبواب الفقه على قاعدة أصحابنا، للبلقيني (ص٢٦).

<sup>(</sup>٢) ترتيب الموضوعات الفقهية ومناسباته في المذاهب الأربعة (ص٦٧ - ٦٩).

الفرع لغة: ما بُنِي على غيره. واصطلاحًا: اسمٌ لجملة مُختَصَّة من العلم مُشتمِلة على مسائل غالبًا.

المسألة لغة: مُطلَق السؤال، واصطلاحًا: مطلوب خبري يُبرهَن عليه في العلم.

الفائدة: هي المسألة المُرتَّبة على الفعل من حيث هي كذلك، أو هي كل نافع دنيوي أو أُخروي.

التنبيه: هو البَحث اللاحق الذي تقدمت له الإشارة بحيث يُفهم من الكلام السابق إجمالًا.

التتمة: ما يتم به الكتاب أو الباب، وهو قريب من معنى الخاتمة(١).



<sup>(1)</sup> who librated library (0 $^{-9}$ ).

# المبحث الرابع السُلَّم التعليمي للمذهب الشافعي

اشتهر عند الشافعية المتأخِّرين منهجٌ تدريسي في الفقه الشافعي، وقُسِّمَت فيه الكُتُب الدراسية إلى ثلاث مراحل:

أولًا: المرحلة الأولى: يتصوَّر فيها الطالب أهم مسائل المذهب التي يحتاجها في حياته العملية، ويدرُس فيها: «نَيلَ الرجا بشرح سفينة النجاة»، و «المختصر الصغير»، و «المُقدِّمة الحَضرمية»، و «شَرح ابنِ قاسم الغَزِّي على متن أبي شجاع»، ويفضل أن يدرس الطالبُ كتابين من هذه الكتُب في هذه المرحلة على الأقل.

ويُطالِع في أدلّة الأحكام «التذهيب في أدلة الغاية والتقريب» للدكتور مصطفى البغا.

ويدرس في علم أصول الفقه: «متن الورقات» لإمام الحرمين الجُويني مع أحد شروحه؛ مثل: شرح المَحَلِّي، أو ابن الفِركاح، أو الحَطَّاب.

ثانيًا: المرحلة الثانية: يتعمَّق فيها الطالب بدراسة فروع المذهب وضبطها على القول المعتمد، ويدرس فيها: «الياقوت النفيس»، و«صفوة الزُّبد»، و«عمدة السالك»، و«الإقناع بشرح ألفاظ أبي شجاع»، و«تحفة الطلاب بشرح تحرير تنقيح اللباب»، ويُفضَّل أن يدرس الطالب كتابين من هذه الكتب في هذه المرحلة، وأن يحفظ منظومة «صفوة الزبد».

ولا يُنصح أن يدرس طالب العلم الحواشي ـ باستثناء «حاشية البَيجوري على شرح ابن قاسم على متن أبي شجاع» ـ في هذه المرحلة؛ لأن الحواشي تجمّع الفوائد، والمسائل الفقهية، والنحوية، والبلاغية، والكلامية، معًا مع دقة وصعوبة في عرض هذه المسائل مما يسبب تشتتًا عند طالب العلم وفقدان المنهجية، ولذلك قرر علماؤنا أن من قرأ الحواشي في أول الطلب ما حوى شيئًا.

وأما «حاشية البيجوري» فتُعتبر من الحواشي النادرة التي يمكن لطالب العلم في هذه المرحلة أن يُطالِعها ويستفيد منها؛ لأن أسلوبها سهل مقارنة بالحواشي الأخرى.

ويطالع في أدلة الأحكام «فتح العَلّام بشرح الإعلام في أحاديث الأحكام» لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري.

ويدرس في علم أصول الفقه «اللَّمَع» للإمام الشيرازي، ثم يثنّي بكتاب «منهاج الوصول إلى علم الأصول» للإمام البيضاوي مع شرح العلامة الأصفهاني.

ويطالع في القواعد الفقهية «إيضاح القواعد الفقهية لطلاب المدرسة الصولتية» للعلامة عبد الله اللحجي.

ثالثًا: المرحلة الثالثة: يتعمق فيها الطالب بدراسة المسائل الدقيقة في المذهب، ومعرفة أقوال الإمام وأوجُه الأصحاب مع أدلتها، وفهم العلل المستنبطة من الفروع الفقهية، والتدقيق في الفروق الفقهية، ولا يتعجل الطالب في هذه المرحلة حتى يُحصِّل الملكة الفقهية التي تُعينُه على الفتوى والتخريج.

ويدرس فيها: «منهاج الطالبين» مع «شرح المحلي»، أو «منهج الطلاب» مع «شرح فتح الوهاب» لشيخ الإسلام، ويُفضَّل أن يقتصر على كتاب من أحد هذين الكتابين ويدرسه بعُمق ويكرِّرَه أكثر من مرة.

ويمكن أن يبدأ طالب العلم في هذه المرحلة بمُطالَعة كتب الحواشي؛ لأن كتب الحواشي تضُمُّ مسائل دقيقة يحتاجها كل عالم متخصص في المذهب الشافعي، ومن أفضل كتب الحواشي التي يُنصح بها «حاشية الجمل على شرح المنهج» في حال درس «شرح المنهج»، فهذه الحاشية موسوعة عظيمة وكنز لا مثيل له، كما يُنصح بمطالعة «حاشية قليوبي على شرح المنهاج» في حال درس «شرح المنهاج»، وهي حاشية غَنِيّة بالفوائد والدقائق الفقهية.

ويطالع في هذه المرحلة في أدلة الأحكام «إحكام الأحكام في شرح عمدة الأحكام» للإمام ابن دقيق العيد.

ويدرس في علم أصول الفقه «شرح جمع الجوامع» للإمام جلال الدين المحلي.

ويطالع في القواعد الفقهية «الأشباه والنظائر» للإمام السيوطي.







# الباب الثالث أصول المذهب الشافعي

يتكون هذا الباب من ثلاثة فصول هي:

- الفصل الأول: أبرز المسائل الأصولية في المذهب

- الفصل الثاني: أبرز القواعد الفقهية الكلية في المذهب

- الفصل الثالث: أحكام الاجتهاد والتقليد في المذهب





# الفصل الأول أبرز المسائل الأصولية في المذهب الشافعي

## تمهيد في نشأة أصول الفقه(١):

علم أصول الفقه من أعظم العلوم وأجلّها قدرًا وأكثرها فائدة؛ لأنه به يستطيع المَرءُ أخذَ الأحكام الشرعية من الكتاب والسُّنة النبوية، فالأحكام الشرعية كانت تُتلقّى في عهد رسول الله على منه بما يوحى إليه من القرآن الكريم وبما يبيّنُه بقوله وفعله، كما قال الله تعالى: ﴿وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ إِلّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ [النحل: ١٤].

وقد علَّم النبيُّ عَلَيْ الصحابة طرق الاجتهاد للوصول إلى الحكم الشرعي، منها قصة معاذ بن جبل رضي الله عنه حين بعثه على لليمن فقال له: «كيف تقضي إذا عرَض لك قضاء؟» قال: أقضي بكتاب الله، قال: «فإن لم تَجِد في كتاب الله؟» قال: فبسُنة رسول الله على منة رسول الله على منة رسول الله على منة ولا في كتاب الله؟» كتاب الله؟» قال: أجتهد رأيي ولا آلو، فضرب رسول الله على صدره، وقال: «الحمدُ لله الذي وفق رسول رسول الله لما يُرضِي رسول الله» (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ أصول الفقه، لعلي جمعة، وتطور الفكر الأصولي عند المتكلمين، لأحمد الحسنات.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، باب اجتهاد الرأي في القضاء (٣: ٣٠٣)، حديث رقم (٣٩٩٢).

ومن بعدِه عليه الصلاة والسلام تعذَّر الخِطاب الشفاهي، فحُفِظ القرآن الكريم بالنقل المتواتر، وأجمع الصحابة الكرام على وجوب العمل بالسنة النبوية قولًا وفعلًا مع صحة سلامة النقل، ثم الصحابة كانوا يتَّفقون على تعيُّن بعض الدلائل الواردة في الكتاب والسنة على معنى مُعيَّن، ويُنكِرون أشدّ النكير على مَن خالَفها، فسُمِّي اتِّفاقُهم إجماعًا وصار دليلًا شرعيًا.

ثم نظروا في آيات القرآن الكريم المُتعلِّقة بالأحكام فكانت محصورة بما لا يزيد عن (٢٠٠٠) آية من مجموع (٢٣٣٦) آية، ونظروا في الأحاديث النبوية الشريفة المُتعلِّقة بالأحكام، فكانت محصورة بما لا يزيد عن (٢٠٠٠) حديث من مجموع (٢٠٠٠) حديث، مُقابل ذلك أن الوقائع تتجدَّدُ بتجدُّد الأزمنة والأمكنة؛ فإن كثيرًا من الوقائع التي حدثت بعده على لم تندرج في نصِّ مِن كتاب أو سنة فقاسوها بما ثبت وألحقوها بما نُصّ عليه، فكانوا يقيسون الأشباه بالأشبه، ويُلحِقون الأمثل بالأمثل حتى يغلب على الظن أن حكم الله فيهما واحد، فسُمِّي فِعلُهم هذا قياسًا وصار دليلًا شرعيًّا، فقد أوصى عمر بن الخطاب أبا موسى الأشعري، فقال له: «الفَهمَ الفَهمَ فيما يختلِجُ في صدرِك مما لم يبلُغكَ أبا موسى الأشعري، فقال له: «الفَهمَ الفَهمَ فيما يختلِجُ في صدرِك مما لم يبلُغكَ في القرآن والسنة، فتَعرَّف الأمثال والأشباه، ثم قِسِ الأمورَ عند ذلك، واعمِد إلى الله، وأشبهها فيما ترى»(۱).

فهذه أصول الأدلة الأربعة: الكتاب، والسُّنة، والإجماع، والقياس، اتفق جمهور العلماء على حُجَّيتها، وإن خالَف بعضُهم في الإجماع والقياس، إلا أنه غير مُعتَدّ بخلافه، وهناك أدلة غير هذه الأربعة مَحَلُّ خلاف بين العلماء؛ كعمل أهل المدينة، والعُرف، وسَدِّ الذرائع...الخ.

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى للبيهقى (١٠: ١٩٧).

واعلم أنّ أولَ مَن كتب في هذا الفن الإمام الشافعي رضي الله عنه في كتابه «الرسالة»، جمّع فيه الكلام على الأوامر والنواهي، والبيان، والخبر، والنسخ، والتخصيص، والإجماع، والقياس، وخبر الواحد، والاجتهاد.

وكتَبَ فقهاء الحنفية في هذا الفن وأوسَعوا القول فيه وحقَّقوا قواعده، إلا أن كتابة الفقهاء أليَقُ بالفروع الفقهية لكثرة الأمثلة والشواهد وبناء المسائل فيها على النكت الفقهية، والتقاط هذه القوانين من الفروع الفقهية ما أمكن، وكتب المتكلِّمون فيه فكانوا يجرِّدون المسائل عن الفقه، ويَميلون إلى الاستدلال العقلى ما أمكن.

قال العلامة ابن خلدون في «مقدمة تاريخه»: «وكان مِن أحسَن ما كَتَب فيه المتكلِّمون كتاب «البُرهان» لإمام الحرمين، و «المستصفى» للغزاليّ وهما من الأشعريّة، وكتاب «العُمَد» لعبد الجبّار، وشرحُه «المعتمد» لأبي الحسين البصريّ، وهما من المعتزلة، وكانت الأربعة قواعد هذا الفنّ وأركانه.

ثمّ لخّص هذه الكتب الأربعة فَحلان مِن المتكلّمين المتأخّرين وهما: الإمام فخر الدّين بن الخطيب في كتاب «المحصول»، و «سيف الدّين الآمديّ» في كتاب «الإحكام».

واختلفت طرائقهما في الفنّ بين التّحقيق والاحتجاج؛ فابن الخطيب أميل إلى الاستكثار من الأدلّة والاحتجاج، والآمديّ مُولَعٌ بتحقيق المذاهب وتفريع المسائل.

وأمّا كتاب «المحصول»؛ فاختصره تلميذ الإمام سِراج الدّين الأرمويّ في كتاب «التّحصيل»، واقتطف في كتاب «الحاصل»، واقتطف

شهاب الدّين القرافيّ منهما مقدّمات وقواعد في كتاب صغير سمّاه «التّنقيحات»، وكذلك فعل البيضاويّ في كتاب «المنهاج»، وعُنِي المبتدئون بهذين الكتابين، وشرَحَهما كثيرٌ من النّاس.

وأمّا كتاب «الإحكام» للآمديّ وهو أكثر تحقيقًا في المسائل فلخّصه أبو عمر بن الحاجب في كتابه المعروف بـ «المختصر الكبير»، ثمّ اختصره في كتاب آخر «مختصر ابن الحاجب» تداوله طلبة العلم وعُنِي أهل المشرق والمغرب به وبمطالعته وشرحه وحصلت زبدة طريقة المتكلّمين في هذا الفنّ في هذه المختصرات.

وأمّا طريقة الحنفيّة فكتبوا فيها كثيرًا، وكان من أحسن كتابةٍ فيها للمتقدّمين تأليفُ أبي زيد الدّبّوسيّ، وأحسن كتابة المتأخّرين فيها تأليفُ سيف الإسلام البزدوي من أئمّتهم وهو مستوعب، وجاء ابن السّاعاتيّ من فقهاء الحنفيّة فجمع بين كتاب الإحكام وكتاب البزدويّ في الطّريقتين وسمّى كتابه بـ«البدائع» فجاء من أحسن الأوضاع وأبدعها، وأئمّة العلماء لهذا العهد يتداولونه قراءة وبحثًا، وأولع كثير من علماء العجم بشرحه.

والحال على ذلك لهذا العهد، هذه حقيقة هذا الفنّ وتعيين موضوعاته وتعديد التّآليف المشهورة لهذا العهد فيه، والله ينفعنا بالعلم ويجعلنا من أهله بمنّه وكرمه إنّه على كلّ شيء قدير (١٠). انتهى.



<sup>(</sup>١) ديوان المبتدأ والخبر، لابن خلدون (١: ٧٧٥).

# المبحث الأول في الأحكام

## أُولًا : المندوب لا يلزم بالشروع فيه

المندوب يجوز تركه ابتداءً، كما يجوز ترك إتمامه، فالمتلبس بنفل من صلاة أو صوم يجوز قطعه بعذر أو غيره ولا قضاء عليه؛ قال رسول الله عليه: «الصائمُ المُتطوِّعُ أمينُ نَفسِه، إن شاء صام، وإن شاء أفطر»(۱)، فلم يوجب الشارع على الصائم المتلبِّس بصيامه إتمام صومه، ويُقاس على الصيام الصلاة بجامع أن كلَّ منهما عبادة بدنية مُؤقَّتةٌ بوقت مخصوص.

قال العلامة القليوبي: «قوله: (فله قطعهما - أي: نفل الصيام ونفل الصلاة - أي: ولا كراهة مع العذر، ومثلهما سائر النوافل؛ كاعتكاف، وقراءة ولو في صلاة، وطواف، ووضوء، وذكر ولو في صلاة أو عقبها، وفرضُ الكفاية كالنفل فيما ذُكِر على المعتمد إلا في حج وعمرة، سواء الفرض والنفل، وإلا في تجهيز ميت لم يقم غيره مقامه فيه»(٢).

ويستثنى من ذلك الحج والعمرة المندوبان، فيجب إتمامهما؛ لأن نفل الحج والعمرة كفرضهما في النية والكفّارة؛ ولأن كلًّا من النفل والفرض لا

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، باب ما جاء في إفطار الصائم المتطوع (٣: ١٠٠) حديث رقم (٧٣٧).

<sup>(</sup>٢) حاشيتا قليوبي وعميرة (٢: ٩٤).

يجوز الخروج منه بعد فساده، بل يجب المُضي فيه (١).

ويُستثنى من ذلك أيضًا الأضحية فحكمها الندب، ولكن إذا ذُبحت تلزم بالشروع(٢).

## ثانيًا : المكروه وخلاف الأولى

المكروه: هو كُلُّ ما اقتضى التركَ اقتضاءً غيرَ جازم بنهي مخصوص - نهي صريح - ككراهةِ ترك تحية المسجد؛ لورود نهي مخصوص عن ذلك؛ قال رسول الله ﷺ: "إذا دخَلَ أحدُكم المسجِدَ فلا يجلِس حتى يُصلِّي ركعتَين "").

وأما خلاف الأولى: فهو ما اقتضى التركَ اقتضاءً غير جازم بنهي غير مخصوص ـ نهي غير صريح ـ كترك صلاة الضحى فهو خلاف الأولى، وليس فيه نهي مخصوص لتركه، وإنما كان خلاف الأولى؛ لأن الأمر بالشيء نهي عن ضده، وقد ثبت الأمر بسُنِّية صلاة الضحى، فيكون تركُها خلاف الأولى.

قال الإمام المَحَلِّي: (وتقسيم خلاف الأولى زاده المصنف ـ أي: الإمام السبكي ـ على الأصوليين أخذًا من متأخري الفقهاء حيث قابلوا المكروه بخلاف الأولى في مسائل عديدة وفرَّقوا بينهما، ومنهم إمام الحرمين في «النهاية»... وأما المتقدِّمون فيُطلِقون المَكروه على ذي النهي المَخصوص وغير المخصوص وقد يقولون في الأول: مكروه كراهة شديدة)(٤).

<sup>(</sup>١) حاشية العطار على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع (١: ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (١: ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، باب ما جاء في التطوع مثنى مثنى، (٢: ٥٧).

<sup>(</sup>٤) حاشية العطار على شرح الجلال المحلى على جمع الجوامع (١: ١١٦).

قد يعبِّر علماء المذهب المتأخرون بمصطلح «خلاف سنة» و «خلاف الأفضل» و الأفضل» و الأفضل» ما لا نهي الأفضل» و المراد بـ «خلاف السنة» و «خلاف الأفضل» ما لا نهي فيه، بل فيه فضل لكن خلافه أفضل منه، وأما مرادهم بـ «ليس بسنة» أنه مباح (١١).

قال الإمام ابن حجر معلِّقًا على قول صاحب «المقدمة الحضرمية»: «ويكره قراءة السورة في الركعة الثالثة والرابعة من الرباعية والثالثة من المغرب»، فقال: «وهذا ضعيف، والمعتمد أن قراءتها فيهما ليست خلاف الأولى، بل ولا خلاف السنة وإنما هي ليست بسنة، وفرق بين ما ليس بسنة وما هو خلاف السنة»(٢).

### ثالثًا : الفاسد والباطل

الفاسد والباطل مترادفان، معناهما واحد عند الجمهور.

فالفساد في المعاملات: بألا يكون العقد مستتبعًا لآثاره، وتُخلَّف آثاره عنه، ولا يكون سببًا لترتب الأحكام عليه.

مثال ذلك: عقد النكاح على إحدى المحرمات، وبيع عَسب الفحل ( $^{(7)}$ )، وحبل الحبلة ( $^{(5)}$ )، والملاقيح ( $^{(6)}$ )، والمضامين ( $^{(7)}$ )، والمنابذة ( $^{(8)}$ )،

<sup>(</sup>۱) رسالة التنبيه، للكيفتاوي المليباري (ص٠٨- ٨٥).

<sup>(</sup>٢) المنهاج القويم لابن حجر الهيتمي (ص١٢٥).

<sup>(</sup>٣) أي: طروقه للأنثي.

<sup>(</sup>٤) كقوله: إذا ولدت ناقتي، وولد ولدها، فقد بعتُكَ الولد.

<sup>(</sup>٥) هي: بيع ما في أصلاب الفحول.

<sup>(</sup>٦) هي: بيع ما في بطون الإناث من النَّعَم.

<sup>(</sup>٧) وهي: أن يجعل البيع ما يلمسه المشتري.

<sup>(</sup>٨) هي: أن ينبذ الرجل إلى الرجل ثوبه ويجعل بيعًا.

وبيع الحصاة(١)، وبيعتين في بيعة واحدة(١).

أما الفساد في العبادات: فكون الفعل غير مسقط للقضاء عند الفقهاء، ومخالفة الفعل أمر الشارع عند المتكلمين.

قال الإمام الشافعي: «قلت: أفرأيت من أفسد صلاته أو صومه أو طوافه أيمضي في واحد منها أو يستأنفها؟ قال: بل يستأنفها، قلت: ولو مضى في صلاة فاسدة، أو صوم، أو طواف، لم يجزه، وكان عاصيًا، ولو فسدت طهارته، ومضى مصليًّا أو طائفًا لم يجز؟ قال: نعم، قلت: يؤمر بالخروج منها؟ قال: نعم»(٣).

#### ـ تنبيهات:

1-الفرق بين اصطلاح الشافعية واصطلاح الحنفية في التفريق بين الفاسد والباطل: قال الإمام تاج الدين السبكي: «واعلم أنا فرَّ قنا في هذه الفروع - كما علمت - بَيدَ أنّا لم نرُم مرامَ الحنفية، ولم ننحُ طريقتَهم؛ لأنهم يثبتون بيعًا فاسدًا يترتب عليه مع القبضِ أحكامٌ شرعية، ونحن لا نفعل ذلك، وإنما العقود لها صورة لغة وعرفًا من عاقد، ومعقود عليه، وصيغة، ولها شروط شرعية.

فإن وجدت كُلُّها فهو الصحيح، وإن فُقِد العاقد، أو المعقود عليه، أو الصيغة وما يقوم مقامها، فلا عقد البتة، وتسميته باطلًا مجاز، وإن وجدت وقارنها مُفسِد من عدم شرط أو نحوه فهو فاسدٌ.

<sup>(</sup>١) هو: البيع بإلقاء الحجر دون تحديد للمبيع.

<sup>(</sup>٢) مثل: بعتك هذا بألف نقدًا، أو بألفين مؤجَّلًا، أو بعتك ثوبي بألف على أن تبيعني عبدك بخمسمئة.

<sup>(</sup>٣) الأم للشافعي (١: ٣٣٠).

وعندنا هو باطل أيضًا، ولكن يُطلَق عليه لمُشابهتِه للصحيح من جهة ترتُّب أثر ما عليه من أُجرة مثل، وغير ذلك، ولم ننف عنه الإبطال، وإنما سمَّيناه بالفساد، وسكتنا عن ذكر الباطل؛ تفرقةً بين ما يترتب عليه أثر ما، وما لا يترتب»(١). انتهى.

#### ٢ ـ من أمثلة التفريق بين الباطل والفاسد عند الشافعية:

١- الحج يبطل بالرِّدة ويفسُد بالجماع الطارئ.

٧- الإجارة الفاسدة تجب فيها أجرة المثل.

٣- إعارة الدراهم لغير التزيين؛ فإن قلنا باطلة كانت غير مضمونة أو فاسدة فمضمونة.

٤- الخلع والكتابة: الباطل فيهما ما كان على عوض غير مقصود كدم،
 أو رجع إلى خلل في العقد كالصِّغَر والسفّه، والفاسد يترتب عليه الطلاق والعتق، ويرجع السيد بالقيمة والزوج بالمهر(٢).



<sup>(</sup>١) رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب لتاج الدين السبكي (٢: ٢٥).

<sup>(</sup>٢) بغية المسترشدين في تلخيص فتاوى بعض الأئمة من العلماء المتأخرين (ص١٠٨).

## المبحث الثاني في الأدلة الشرعية المتفق عليها

بُنيت فروع المذهب الشافعي على مجموعة من الأصول والأدلة التي اتفق الشافعية في حُجّية بعضِها مع غيرهم من سائر المذاهب، واختلفوا في حجية بعضها الآخر، ومن الأصول المُتفَق على حُجِّيتِها: الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس. ومن الأصول المختلف في حجيتها: الاستصحاب، والاستقراء، والأخذ بأقل ما قيل، والمناسب المرسل، وفقد الدليل...إلخ، وسنتعرف باختصار على أهم الأدلة التي اختص بها الشافعية.

أُولًا : الاحتجاج بخبر الآحاد

ينقسم الخبر: إلى متواتر وآحاد.

أما المتواتر: فهو خبرُ جَمعٍ يمتنعُ عادةً تواطؤُهم على الكذب من حيث كثرتهم عن محسوس، لا عن معقول لجواز الغلط فيه(١).

وأما الآحاد: فليس المراد بخبر الواحد ما يرويه الواحدُ فقط، بل المراد منه: خبَرُ الآحاد الخبر الذي لم ينتَهِ إلى حَدِّ التواتر (٢).

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط، للزركشي (٦: ٩٤)، وغاية الوصول في شرح لب الأصول لزكريا الأنصاري (ص٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) تشنيف المسامع بجمع الجوامع للزركشي (٢: ٩٥٨).

ويجب العملُ بخبر الواحد وإن كان ظنّيًا في سنده (١)؛ لأنه عَلَيْهُ كان يبعث الآحادَ إلى القبائل والنواحي لتبليغ الأحكام، فلو لا أنّ خبرَ الآحاد يجب العملُ به لم يكن لبَعثِهم فائدة، ولأنه لو لم يجب العمل بخبر الآحاد لتعطّلت وقائع الأحكام المرويّة به، وهي كثيرة جدًّا (٢).

ويُستدلُّ على ذلك بما رواه عبد الله بن عمر، قال: بينا الناس بقُباء في صلاة الصبح، إذ جاءهم آت، فقال: «إن رسول الله على قد أُنزِل عليه الليلة قرآن، وقد أُمِرَ أن يستقبِلَ الكعبة، فاستقبِلوها، وكانت وُجوهُهم إلى الشأم، فاستداروا إلى الكعبة»(٣)، قال الحافظ ابن حجر العسقلاني: «وفيه قبولُ خبر الواحد، ووجوب العمل به»(٤).

#### \_ تنبيهات:

ا خبر الآحاد إذا خالف القياسَ يُعمَل به عند الشافعية، ولا يُشترط حينئذ فقه الراوي؛ لأن مدارَ العمَل بخبر الواحد ثبوتُ صحّتِه، ولا عبرةَ بفقه الراوي(٥).

٢- ذهب الشافعية إلى أن خبر الآحاد إذا تعارض مع عمل أهل المدينة يُعمَل بخبر الواحد خلافًا للمالكية؛ لأن إجماع أهل المدينة ليس بحجة ولا يُعتبَر إجماعًا(١).

<sup>(</sup>١) التبصرة في أصول الفقه للشيرازي (ص٢٩٩)، والإحكام في أصول الأحكام، للآمدي (١:٢٨١).

<sup>(</sup>٢) غاية الوصول في شرح لب الأصول لزكريا الأنصاري (ص١٠٢)، وحاشية العطار على جمع الجوامع (٢) (ص٩٥٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب ما جاء في القبلة، (١: ٨٩) رقم (٤٠٣).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، لابن حجر (١: ٥٠٧).

<sup>(</sup>٥) حاشية العطار على شرح جمع الجوامع (٢: ١٦٢).

<sup>(</sup>٦) حاشية العطار على شرح جمع الجوامع (٢: ١٦١).

٣- ذهب الشافعية إلى أن خبر الآحاد فيما تعُمُّ به البلوى يُعمَل به خلافًا للحنفية، والمقصود بما تعُمُّ به البلوى ما يشتد حاجة المكلفين إليه، ويكثُر السؤالُ عنه؛ لأن نقل الأخبار كان في الصدر الأول حسب الدواعي، وقد حج النبي عليه وكان معه مئة ألف صحابي، ومع ذلك لم يرو حَجَّه إلا اليسيرُ من الصحابة (١١).

# ثانيًا : الاحتجاج بالحديث المرسل

الحديث المرسل: ما انقطع إسنادُه، فسقَط من رواته واحد فأكثر، كقول التابعي، أو تابع التابعي: قال رسول الله ﷺ (٢).

فالإرسال: رواية الراوي العَدل عمَّن لم يسمع منه، فيكون الواسطة بينهما مجهولًا.

والمُرسِل قد يكون من الصحابة أو من غيرهم.

ومثال مُرسَل الصحابي: قولُ أنس: ذُكِر لي أن النبي ﷺ قال لمعاذ: «مَن لَقِي اللهَ لا يُشرِكُ به شيئًا دخَل الجَنّة»(٣).

أما الصحابة، فيجب العملُ بمراسيلِهم؛ لأنَّهم مقطوعٌ بعدالتهم(٤).

أما مراسيلُ غير الصحابة فتُقبَل عند الإمامِ الشافعيِّ بشُروطٍ (٥)، ومع ذلك لا تكون في قُوّة المُتَّصِل (٢)، وهذه الشروط، هي (٧):

<sup>(</sup>١) الوجيز في أصول التشريع الإسلامي، لمحمد حسن هيتو (ص٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) اللمع في أصول الفقه للشيرازي (ص٧٣)، والبحر المحيط، للزركشي (٦) (ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب من خص بالعلم قومًا دون قوم (١: ٣٨)، رقم (١٢٩).

<sup>(</sup>٤) اللمع في أصول الفقه للشيرازي (ص٧٣).

<sup>(</sup>٥) الرسالة، للشافعي (ص٢٦٤ وما بعدها)، والإحكام في أصول الأحكام للآمدي (٢: ١٢٣).

<sup>(</sup>٦) الرسالة، للشافعي (ص٤٦٤).

<sup>(</sup>٧) الرسالة، للشافعي (ص٢٦٤)، والإحكام في أصول الأحكام للآمدي (٢: ١٢٣).

١- إذا أسند المرسَلَ غيرُ مُرسِلِه.

٢- إذا أرسَله راو آخر يروي عن غير شُيوخ الأوَّل.

٣- إذا عضَّده قول صحابي.

٤ ـ إذا عضَّده قول أكثر أهل العلم.

إن عُرف مِن حال المرسِل أنه لا يُرسِل عمن فيه علة من جهالة أو غيرها.

فإذا اعتضَد المُرسَل بواحدٍ مما سبَق كان مقبولًا، وإلّا فهو مردود؛ لأنّ رواية مجهولِ الحال المُسمَّى غير مقبولة؛ لجهالة حاله، فرواية المرسَل أولى بعدم القبول؛ لأن المرويّ عنه غيرُ مذكور، فهو مَجهولُ العَين والحال(١).

تنبيه: ذكر الإمام النووي أن الإمام الشافعي لم يحتَجّ بمراسيل سعيد بن المسيّب مُطلقًا، بل بالشروط السابقة (٢). وبيَّن الإمام الماوردي أنّ الشافعي في القديم كان يحتِجُّ بمراسيل سعيد بمُفرَدِها، وأما في الجديد فهي كغيرها (٣).

وبيّن الحافظ البيهقي غَلطَ مَن نسَب إلى الإمام الشافعي التفريق بين مراسيلِ ابن المُسيَّب وغيره في رسالتِه للإمام أبي محمد الجويني حيث قال: «ورأيت في هذا الفصل قوله في المراسيل: إنها ترجيحاتُ لا تقوم الحُجّة بها، سوى مرسل سعيدِ بن المُسيَّب، والشيخ ـ أدام الله عزه ـ تبع في إطلاق هذه اللفظة صاحب «التلخيص»، ولو نظر في رسالتَي: القديمة والجديدة للشافعي رحمه الله، وأبصر شرطه في قبول المراسيل، وتذكَّر المسائل التي بناها على مراسيل غيره حين اقترن بها الشرط، ولم يجد فيها ما هو أقوى منها بناها على مراسيل غيره حين اقترن بها الشرط، ولم يجد فيها ما هو أقوى منها

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام (٢: ١٢٦).

<sup>(</sup>٢) المجموع شرح المهذب (١: ٦١).

<sup>(</sup>٣) الحاوي الكبير، للماوردي (٥: ١٥٨).

- وهو أدام الله توفيقه أعلم بتلك المسائل مني - لقال بسوى مرسل سعيد بن المسيب، ومن كان في مثل حاله من كبار التابعين؛ ليكون قولُه موافقًا لجملة قول الشافعي في الرسالتين (١٠).

## ثالثًا: دلالة العام

ذهب الشافعية إلى أن دلالة العام على أصل المعنى قطعية من الواحد فيما هو غير جمع، والثلاثة أو الاثنين فيما هو جمع؛ لأنه لا يحتمل خروجهما بالتخصيص إذ لا يجوز التخصيص إلى ألّا يبقى شيء ينتهي إليه، وإلا كان نسخًا(٢).

أما دلالته على كل فرد بخصوصه بحيث يستغرق جميع الأفراد فظّنية؛ لاحتمال ورود دليل يخصِّصُه (٣).

وإذا قام دليل على انتفاء التخصيص كالعقل في: ﴿وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، ﴿ لِللَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ٢٨٤] كانت دلالة العام قطعية اتفاقًا.

قال إمام الحرمين: «الذي صحَّ عندي من مذهب الشافعيّ أنّ الصيَغ العامةَ لو صحَّ تجرُّدُها عن القرائن لكانت نصًّا في الاستغراق، وإنما التردُّد فيما عدا الأقل من جهة عدم القطع بانتفاء القرائن المخصصة»(٤).

<sup>(</sup>١) رسالة البيهقي إلى الجويني (ص٨٧).

<sup>(</sup>٢) حاشية العطار على جمع الجوامع (١: ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) تشنيف المسامع للزركشي (٢: ٣٥٣).

<sup>(</sup>٤) الإبهاج بشرح المنهاج للسبكي (٢: ٨٩).

## رابعًا : حمل المطلق على المقيد

المُطلَق: ما دلَّ على الماهية بلا قيد من حيث هي هي (١)، فالمُطلَق يدلُّ على الماهية (الحقيقة) دون قَيدٍ ـ أي: تعيين ـ نحو: رجل، امرأة، عبد، بقرة.

والمُقيَّد: ما دلَّ على الماهية بشرط شيء (٢)، فالتقييدُ اشتراط (٣)، فقولُنا: أكرِم رجُلًا تقيًّا، يعني: أننا اشترطنا عليه أن يُكرِم رجلًا واحدًا اتَّصَفَ بالتقوى، وإن كان الرجالُ الأتقياءُ كُثُرًا.

وحَملُ المُطلَق على المُقيَّد له أربعة أحوال(٤):

الحالة الأولى: أن يتَّحِدا في الحُكم والسبب، فيُحمَل المُطلَق على المُقيَّد، ومثاله: قولُ النبيِّ عَيُكِيَّة: «لا نكاحَ إلا بوَلِيِّ وشاهدَين» (٥)، وقوله: «لا نكاحَ إلا بوَلِيِّ وشاهدَين» مُرشِدٍ وشاهِدَي عَدل» (٢).

فقوله: «لا نكاح» يُعطينا الحُكمَ المُتَّحِد في الحديثين، وهو نفي صحة النكاح إلا بوجود الولي والشاهدين. والسبب متَّحِد في الحديثين، وهو النكاح.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط، للزركشي (٥:٥).

<sup>(</sup>٢) حاشية العطار على جمع الجوامع (٢: ٧٩).

<sup>(</sup>٣) المستصفى، للغزالي (ص٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) حاشية العطار على شرح جمع الجوامع (٢: ٨٦)، والوجيز في أصول التشريع الإسلامي، لمحمد حسن هيتو (ص٨٠٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة، باب من قال: لا نكاح إلا بولي أو سلطان (٣: ٤٥٤) حديث رقم (١٥٩٢٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي موقوفًا ومرفوعًا، السنن الكبرى، باب لا نكاح إلا بولي مرشد (٧: ٢٠١) حديث رقم (١٣٧١٣)، ثم عقَّب الحافظ البيهقي: «تفرَّد به القواريري مرفوعًا والقواريريُّ ثقة، إلا أن المشهور بهذا الإسناد موقوف على ابن عباس رضى الله عنهما».

فالحكم نفي صحة النكاح، والنكاح هو السبب، فالحُكمُ مُتَّحِدٌ والسبب متحد. فيُحمَل المُطلَق في قوله: «لا نكاحَ إلا بوَلِيِّ» على المُقيَّد فيُقيَّد بصفة «الرُّشد»، ويحمل قولُه: «بشاهدين» المُطلَقُ فيُقيَّد بصفة العدالة.

الحالة الثانية: أن يتَّحِدا في الحكم ويختلفا في السبب، فيُحمَل المُطلَق على المُقتَد، ومثاله: قال الله تعالى في كفارة الظهار: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ على المُقتَد، ومثاله: قال الله تعالى في كفارة الظهار: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَآسًا﴾ [المجادلة:٣] أطلَق الرقبة ولم يُقيِّدها بصفة الإيمان، وقال في كفارة القتل: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ ﴾ [المجادلة:٣] قيَّدها بصفة الإيمان، فالحكم واحد وهو وجوب التحرير؛ أي: عتق الرقبة في الموضعين. لكن السبب مختلف، فالمُطلَق جاء بسبب الظهار، والمُقيَّد بسبب القتل.

الحالة الثالثة: أن يتَّحِدا في السبب ويختلفا في الحكم، فيُحمَل المُطلَق على المُقتَّد إذا اتحدت العلة، مثاله: إطلاقُ اليَدِ في آية التيمم؛ قال تعالى: ﴿فَا مُسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ ﴾ [المائدة: ٦]، مع تقييد اليد إلى المرافق في آية الوضوء؛ قال تعالى: ﴿فَا عُسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ [المائدة: ٦]، فقد اتَّحد السبب وهو الحَدَث، واختلف الحكم وهو وجوب المسح في الأولى والغسل في الثانية، فيُحمل المُطلَق على المُقيَّد؛ لاشتراكهما في سبب الحكم.

الحالة الرابعة: إذا اختلفا في الحكم والسبب؛ فلا يُحمَل أحدُهما على الآخر، مثاله: تقييد اليد إلى المرافق في الوضوء في قوله تعالى: ﴿فَا غُسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ﴾ [المائدة: ٦] مع إطلاق اليد في السرقة كما في قوله تعالى: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوٓاْ أَيْدِيَهُمَا﴾ [المائدة: ٣٨] فلا يُحمَل المُطلَق على المُقيَّد؛ لاختلاف سبب الحكم.

# خامسًا : حمل المشترك على جميع معانيه

اللفظ المشترَك: اللفظ الواحد الموضوع لمعنيين فأكثر وضعًا أوليًّا؛ كلفظ القُرء ﴿ ثَلَاثَةَ قُرُوءِ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، فالقُرء يُرادُ به الحَيضُ، ويُرادُ به الطُّهر.

وقد ذهب الإمام الشافعي إلى جواز استعمال المُشترك في جميع معانيه معًا، كلفظ الملامسة في قوله تعالى: ﴿أَوْ لَامَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ﴾ [المائدة: ٦] فقد حمَله الإمام الشافعي على الجَسِّ باليَدِ وعلى الجِماع(١).

وقد اشترطوا ألا تتضاد المعاني التي يدل عليها المشترك كلَفظِ القُرء فلا يصِحُّ حَملُه على الطُّهر وعلى الحَيض معًا(٢).

## سادسًا: الاستثناء المتعقب للجمل المتعاطفة

إذا ورد الاستثناء بعد جُمل متعاطفة، فيعودُ لجميعها عند الإمام الشافعي ما لم يخُصّه دليل، مثاله قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَرُمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ لَم يَخُصّه دليل، مثاله قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَرُمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَةً أَبَداً وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ \* شُهَدَاء فَا جُلِدُوهُم ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدَأً وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ \* إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ ﴿ النور: ٤، ٥]، فالاستثناء من قوله تعالى: ﴿إِلّا ٱلّذِينَ تَابُواْ ﴾ ترجع إلى الجُمل الثلاث: الأولى: فيها الأمر بالجلد، والثانية: النهي عن قبول الشهادة، والثالثة: الحكم بالفسق، ولكن الدليل قام على وجوب جلد القاذف ولو تاب، فلا يرجع الاستثناء إليها، ويسقط الحكم بالفسق وعدم قبول الشهادة "".

<sup>(</sup>١) حاشية العطار على شرح جمع الجوامع (١: ٣٨٩).

<sup>(</sup>٢) نهاية السول (١: ١١٣).

<sup>(</sup>٣) الوجيز في أصول التشريع الإسلامي، لمحمد حسن هيتو (ص ١٨٦).

## سابعًا: نسخ الكتاب بالسنة ونسخ السنة بالكتاب

ذهب الإمام الشافعي إلى أن الكتاب يُنسَخ بالكِتاب، والسُّنة تُنسَخ بالسنة، فإذا وُجدت سنّةُ نسَخَت الكتاب فيكون معها آية في الكتاب تعتضد بها، وإذا وُجدت آية في الكتاب نسَخَت السنة فيكون معها حديث من السنة تعتضد به.

واستدلَّ على ذلك بقوله تعالى: ﴿مَا نَنسَخُ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البقرة: ١٠٦]، والسنة ليست بخير من الكتاب ولا مثله، فتعين كون نسخ الكتاب بالكتاب، وأما امتناع نسخ السنة بالكتاب فاستدل بقوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِم ﴾ [النحل: ٤٤] على امتناع نسخ الكتاب بالسنة؛ لأن الآية دلت على أن السنة مُبيِّنة فلو كانت ناسخة لكانت رافعة لا مبينة، واستدل بالآية السابقة كذلك على أن السنة تبيِّن القرآن فلو كان القرآن ناسخًا بالسنة لكان القرآن بيانًا للسنة فيلزم كون كل واحد منهما بيانًا للآخر.

قال الإمام تقي الدين السُّبكي: «وأما نَسخُ الكتاب بالسُّنة والسُّنة بالكتاب فالجمهور على جوازه ووقوعه.. ونُقِل عن الشافعي رضي الله عنه وقد استنكر جماعة من العلماء ذلك من الشافعي.. وقال إمام الحرمين: قطع الشافعي جوابَه بأنّ الكتاب لا يُنسَخ بالسنة، وتردَّد في قوله في نَسخِ السنة بالكتاب، قلتُ: وهنا هو الذي قاله في «الرسالة» فإنه قال في باب ابتداء الناسخ والمنسوخ ما نصه: ولا يَنسَخ كتابَ الله إلا كتابُه كما كان المبتدي بفرضه فهو المُزيلُ المُثبِت لما شاء منه جَلَّ ثناؤه، ولا يكون ذلك لأحد من خلقه. انتهى.

ثم قال ما نصه: وهكذا سنة رسول الله عَلَيْ لا ينسَخُها إلّا سُنّة رسول الله عَلَيْ، ولو أحدث الله عَلَيْ لسَنّ فيما

أحدث الله إليه حتى يُبيِّنَ للناس أن له سنة ناسخة للتي قبلها مما يخالفها. انتهى.

ومِن صَدر هذا الكلامِ أَخَذ مَن نقَل عن الشافعي رحمه الله أن النبي عَلَيْهُ إِذَا سَنَّ سُنّة ثم أنزل الله في كتابه ما ينسَخُ ذلك الحكم فلا بُدَّ أن يَسُنَّ النبيُ عَلَيْهُ سُنّة أخرى مُوافقة للكتاب تنسَخُ سُنتَه الأولى لتقومَ الحُجّة على الناس في كل حكم بالكتاب والسنةِ جميعًا، ولا تكون سُنّة منفردةً تخالفُ الكتاب(١).

وذهب جُمهورُ الشافعية إلى جواز نَسخِ الكتاب بالسُّنة كنَسخِ آية الوصية للوالدين والأقربين ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلوالدين والأقربين وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعُرُوفِ ﴾ [البقرة: ١٨٠] بحديث: ﴿لا وصِيّةَ لِوارثٍ ﴾ (٢)، وجوازِ نَسخِ السنة بالكتاب كنسخ استقبال بيت المقدس الثابت بالسُّنة الفِعلية بآية استقبال البيت الحرام.

واستدل الجُمهورُ بِقُولِه تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ تِبْيَنَا لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]، والنسخُ يُعتَبر من البيان، فيَصِحُ نسخُ السُّنة بالكتاب، كما يصِحُ نسخُ السُّنة بالكتاب كما يصِحُ نسخُ الكتاب بالسنة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْكِ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤] بناءً على أن النسخَ بيان.



<sup>(</sup>١) الإبهاج في شرح المنهاج، للسبكي (٢: ٩٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، باب ما جاء في الوصية للوارث (٣: ١١٤) حديث رقم (٢٨٧٠).

# المبحث الثالث الأدلة المختلف فيها

# أُولًا : الأصل في المنافع الإباحة، وفي المضار التحريم

وهو من الأدلة فيما بعد ورود الشرع، بمعنى أن الدليل السمعيَّ دلَّ على أن الأصل ذلك فيهما، إلا ما دلَّ دليل خاصُّ على خلافِهما. أما قبل وُرودِ الشرع فالتوقُّف؛ لأنه لا حكم للأشياء قبل الشرع (١).

أما الأصل في المنافع الإباحة، فدليله قول الله تعالى: ﴿ اللَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْمَالِقِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ تعالى يخبِرُنا بأن جميع المخلوقات الأرضية للعباد؛ لأنّ موضوعه للعموم، لا سيما وقد أكدت بقوله: ﴿ جَمِيعًا ﴾ واللام في ﴿ لَكُمُ ﴾ تفيد الاختصاص على جهة الانتفاع للمخاطبين، فيلزم من ذلك أن يكون الانتفاع بجميع المخلوقات مأذونًا فيه شرعًا، وهو المدعى (٢).

مثاله: يجوزُ الهُجوم على الخِطبة لمَن لم يَدرِ أَخُطِبَت أم لا، ولم يَدرِ أُخُطِبَت أم لا، ولم يَدرِ أُجيبَ خاطِبُها أم رُدَّ؛ لأن الأصلَ الإباحة.

وأما الأصلُ في المضارّ التحريم؛ فدليلُه قولُه عليه الصلاة والسلام: «لا ضِرَرَ ولا ضِرارَ في الإسلام»(٣)، فالحديثُ يدلُّ على نفي الضرر مُطلقًا؛ لأن

<sup>(</sup>١) البحر المحيط، للزركشي (٨: ٨).

<sup>(</sup>٢) نهاية السول في شرح منهاج الأصول، للإسنوي (ص٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك، في الموطأ، باب القضاء في المرفق (٤: ١٠٧٨) حديث رقم (٢٧٥٨)، وسنده حسن.

النكرة المنفية تعُمّ، وهذا النفي ليس واردًا على الإمكان ولا الوقوع قطعًا، بل على الجواز، وإذا انتفى الجواز ثبت التحريم وهو المدعى(١).

## ثانيًا: الاستصحاب

هو عبارة عن الحكم بثبوت أمر في الزمان الثاني بناء على ثبوته في الزمان الأول؛ لأن ما ثبت في الزمان الأول من وجود أمر أو عدمه ولم يظهر زواله لا قطعًا ولا ظَنَّا؛ فإنه يلزَمُ بالضرورة أن يحصُلَ الظنُّ ببقائه كما كان، والعمل بالظن واجب(٢).

قال إمام الحرَمَين الجُوَيني: «الاستصحاب قانون في الشريعة»(٣).

مثاله: مَن استيقَن الحدَث، وشَكَّ في الطهارة بعده، فتطهَّر على هذا التردُّد، ثم بان له أنه ما كان تطهَّر.. صحَّ وضوءه بناءً على استصحاب الحدث.

ولو استيقن الطهرَ وشك في الحدث، فتطهر على التردد، فبان أنه كان محدثًا، لم يصح وضوءه؛ بناء على استصحاب الطهر.

ومن أخرج زكاة ماله الغائب، وهو على التردد في بقائه، ثم بانَ بقاؤه أجزأه المُخرَج. ومن أخرج زكاة مال أبيه على تقدير موته، ثم بان موتُه \_ كما قدّر \_ لم يعتَدَّ بما أخرجه بناءً على بقاء الأب؛ فهذا وجه ربط النية بالاستصحاب نفيًا وإثباتًا (٤).

<sup>(</sup>١) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (ص٣٦٠).

<sup>(</sup>٢) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (ص٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) نهاية المطلب، للجويني (٤: ٣٥).

<sup>(</sup>٤) نهاية المطلب للجويني (٤: ٣٥).

ثالثًا: الاستقراء

هو تصفُّح أمور جزئية ليحكُم بحُكمِها على أمر يشمل تلك الجزئيات، وينقسم إلى: تام، وناقص (١):

فالتام: إثبات الحكم في جزئيٍّ لثبوته في الكُلِّي على الاستغراق. وهذا هو القياس المنطقي المستعمل في العقليات، وهو حجة بلا خلاف.

ومثاله: كلُّ صلاة فإما أن تكون مفروضة أو نافلة، وأيهما كان، فلا بد وأن تكون مع الطهارة، فكل صلاة فلا بد وأن تكون مع طهارة. وهو يفيد القطع؛ لأن الحكم إذا ثبت لكل فرد من أفراد شيء على التفصيل، فهو لا محالة ثابت لكل أفراده على الإجمال.

والناقص: إثباتُ الحكم في كُلِّيِّ لثبوته في أكثر جزئياته من غير احتياج إلى جامع. وهو المُسمَّى في اصطلاح الفقهاء بـ«الأعم الأغلب»، وهذا النوع اختُلِف فيه، والأصح أنه يفيد الظنَّ الغالب، ولا يفيد القطع.

مثاله: استدلال بعض الشافعية على عدم وُجوبِ الوتر؛ بأن الوترَ يؤدَّى على الراحلة، وكل ما يُؤدَّى على الراحلة لا يكون واجبًا، أما المُقدِّمة الأولى فبالإجماع، وأما الثانية فباستقراء وظائف اليوم والليلة أداءً وقضاءً (٢).

وقد احتج الإمام الشافعي بالاستقراء في مواضع كثيرة؛ كتحديد أقل سن تحيض فيه المرأة بتسع سنين، وأن أقل الحيض يوم وليلة، وأكثرُه خمسة عشر يومًا، وجرى عليه الأصحاب، وقالوا: فلو وجدنا المرأة تحيض أو تطهُر أقل

<sup>(</sup>١) البحر المحيط، للزركشي (٨: ٦).

<sup>(</sup>٢) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (٣٦٣).

من ذلك، فهل يُتَبَع؟ فيه أوجه: أحدها: نعم، وبه أجاب الأستاذ أبو إسحاق الشيرازي؛ لأن العادات تختلف باختلاف الأهوية والأعصار. وأصح الأوجه: لا عبرة به؛ لأن الأوَّلين أعطوا البحث حَقَّه، فلا يلتفت إلى خلافه. والثالث: إن وافق ذلك مذهب واحد من السلف صِرنا إليه، وإلّا فلا(١).

## رابعًا: الأخذ بأقل ما قيل

هو أن يختلف المختلِفون في مُقدَّر بالاجتهاد على أقاويل، فيُؤخَذُ بأقَلِّها عند إعواز الحكم، أي: إذا لم يدُلَّ على الزيادة دليل(٢).

وقد اعتمد عليه الإمام الشافعيُّ رضي الله عنه في إثبات الحكم إذا كان الأقل جزءًا من الأكثر، ولم يجد دليلًا غيرَه؛ لأن الشافعي لو وجد دليلًا غيرَه لم يتمسك بالأقل؛ لأن ذلك الدليل إن دلَّ على إيجاب الأكثر فواضح، ولذلك لم يتمسك بالثالثة في انعقاد الجمعة، وفي الغسل من ولوغ الكلب لقيام الدليل على الأكثر. وإن دلّ على الأقل كان الحكم بإيجابه لأجل هذا الدليل، لا لأجل الرجوع إلى أقل ما قيل، هكذا(٣).

مثاله: دِيةُ الكِتابي؛ فإن العلماء اختلفوا فيها على ثلاثة أقوال، فقال بَعضُهم: إنّها ثلُثُ ديةِ المُسلِم، وقالت المالكية: نِصفُ دِيَتِه، وقالت الحنفية: مثل ديته، فاختار الشافعي المذهب الأول وهو أنها الثلث، بناء على أن المجموع من الإجماع البراءة الأصلية، أما الإجماع فإن كل واحد من المخالفين يوجبه، فإن

<sup>(</sup>١) البحر المحيط، للزركشي (٨:٧).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، للزركشي (٨: ٢٦).

<sup>(</sup>٣) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (٣٦٣).

الإيجاب الأكثر يستلزم إيجاب الأقل. وأما البراءة الأصلية فإنها تقتضي عدم وجوب الزيادة؛ إذ هي دالّة على عدم الوجوب مُطلَقًا، لكن ترك العمل بها في الثلث للإجماع فبقي ما عداه على الأصل، فتلخص أن الحكم بالاقتصار على الأقل مبنيٌّ على مجموع هذين الشيئين (١).

## خامسًا: المناسب المُرسَل (المصالح المرسلة)

هو المناسب الذي سكت عنه الشارع، فلم يعتبره الشارع ولم يُلغِه (٢). وقُيِّد جوازُ الأخذ بها بكون المصلحة ضروريةً قطعيةً كُليّة (٣).

فالضرورية: هي التي تكون من إحدى الضروريات الخمس، وهي: حفظ الدين، والنفس، والعقل، والمال، والنسب. فإن لم تكن المصلحة ضرورية، بل كانت من الحاجيات أو التتمّات فلا اعتبار بها، كما إذا تترّس الكُفّار في قلعة بمسلم؛ فإنه لا يحل رَميّه؛ إذ لا ضرورة فيه، فإن حِفظَ ديننا غيرُ متوقّفٍ على استيلائنا على تلك القلعة(٤).

وأما القَطعيّة: فهي التي يجزم بحُصولِ المَصلحة فيها، فإن لم تكن قَطعيةً، كما إذا لم نقطع بتسليطِ الكُفّار علينا عند عدم رَمي الترس، فلا يجوزُ الأخذُ بها(٥).

<sup>(</sup>١) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، للزركشي (٨: ٨٣).

<sup>(</sup>٣) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (ص٣٦٤).

<sup>(</sup>٤) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (ص٣٦٤).

<sup>(</sup>٥) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (ص٣٦٤).

والكُلّية: هي التي تكون موجبةً لفائدة للكُلِّ؛ أي: مصلحة عامة للمسلمين، فإن لم تكُن كُلّيةً كما لو أشرفت السفينة على الغرق، وقطعنا بنجاة الذين فيها لو رمينا واحدًا منهم بالبحر، فإنه لا يجوز الرمي؛ لأن نجاة أهل السفينة ليست مصلحةً كُلّيةً، وكذلك لا يجوز لجماعة وقعوا في مخمَصة أكلُ واحدٍ منهم بالقُرعة؛ لكون المَصلحة جُزئية (١).

مثاله: بأننا لو امتنعنا عن قَتلِ مَن تترَّس بهم الكفّارُ مِن المسلمين لصدمونا، واستولوا على ديارنا وقتلوا المسلمين كافة حتى التُّرس، ولو رمينا التُّرس لقتلنا مُسلِمًا من غير ذنب صدر منه، فإن قتل التترس والحالة هذه مصلحة مرسلة؛ لكونه لم يعهد في الشرع جواز قتل مسلم بلا ذنب، ولم يقم أيضًا دليل على عدم جواز قتله عند اشتماله على مصلحة عامة للمسلمين، لكنها مصلحة ضرورية قطعية كلية؛ فلذلك يجوز أن يؤدي اجتهاد مجتهد إلى أن يقول: هذا الأسير مقتول بكل حال، فحِفظُ كُلِّ المُسلِمين أقرب إلى مقصود الشرع من حفظ مسلم واحد(٢).

سادسًا : فقد الدليل (الاستدلال على عدم الحكم بعدم الدليل)

الاستدلال على عدم الحكم بعدم ما يدل عليه؛ لأنه لو ثبت حكم شرعي ولا دليل عليه، للزم منه تكليف المحال.

وتقريره أن يقال: فقدان الدليل بعد التفحص البليغ يُغلِّبُ ظنَّ عدَمِه، يعني: عدم الدليل، وظَنُّ عدَمِه يوجِبُ ظنَّ عدم الحُكم، أما المقدِّمة الأولى فواضحة،

<sup>(</sup>١) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (ص٣٦٤).

وأما الثاني فلأن عدم الدليل يستلزِمُ عدمَ الحُكم، إذ لو ثبت حكم شرعي ولم يكن عليه دليل لكان يلزم منه تكليفُ الغافل، وهو ممتنع، فينتج فُقدانُ الدليل بعد التفحُّص البليغ يوجب ظنَّ عدم الحكم، والعمل بالظن واجب (١).

مثاله: ما ذُكر في لَون لباسِ غير المسلمين في ديار الإسلام: «(والأولَى باليَهودِ الأصفرُ وبالنصارَى الأزرَقُ) قال في الأصل: أو الأكهَبُ، ويُقالُ له: الرماديُّ (وبالمجوسِ الأحمَرُ) قالَ فِي الأصلِ: أو الأسودُ، قالَ البُلقِينِيُّ: وما ذكر مِن الأولَى لا دليلَ عليه. انتَهَى)(٢).



<sup>(</sup>١) نهاية السول في شرح منهاج الأصول (ص ٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) أسنى المطالب في شرح روض الطالب، لزكريا الأنصاري (٤: ٢٢٢).

## الفصل الثاني أبرز القواعد الفقهية الكلية في المذهب الشافعي

#### مقدمة في تعريف القواعد الفقهية

القواعد: جمع قاعدة، ولها إطلاقات ومعانٍ عند أهل اللغة(١)، منها:

١- الأساس؛ قواعدُ البناء، أي: أساسه، ومنها قولُه تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِكُمُ اللَّهِ مِنَ النَّبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّ أَإِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧].

٢ - الأصل؛ قواعد السحاب، أي: أصولها.

٣- المرأة المُسِنّة؛ امرأة قاعدة: إن أرادت القعود، وقعدت عن الحيض: انقطع عنها.

القاعدة في الاصطلاح: هي قضية كلية منطبقة على جميع جزئياتها(٢).

فالقواعد الفقهية: «قانون تُعرَف به أحكامُ الحوادثِ التي لا نصَّ عليها في كتاب الله أو سنة رسول الله ﷺ أو الإجماع»(٣).

قال الإمام السبكي: «ومنها القاعدة الفقهية ما لا يختص بباب، كقولنا: «اليقين لا يرفع بالشك» ومنها: ما يختص كقولنا: «كل كفارة سببها معصية

<sup>(</sup>١) لسان العرب لابن منظور (٣: ٣٦١)، والمصباح المنير للفيومي (٢: ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) التعريفات للجرجاني (ص١٧١).

<sup>(</sup>٣) إيضاح القواعد الفقهية لعبد الله اللَّحجي (ص١٤).

فهي على الفور»، والغالب فيما اختص بباب وقُصِد به نَظم صُور متشابهة أن تُسمَّى ضابطًا. وإن شئت قُل: ما عمَّ صُورًا، فإن كان المقصود من ذِكرِه القَدرَ المُشترَك الذي به اشتركت الصور في الحكم فهو مُدرك، وإلا فإن كان القصدُ ضبطَ تلك الصُّور بنوع من أنواع الضبط من غير نظر في مأخذها فهو الضابط؛ وإلا فهو القاعدة»(١).



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر، للسبكي (١: ١١).

## المبحث الأول القواعد الكلية الخمس

لمّا كان علمُ الفقه من أفضل العلوم بعد علم الكلام؛ لقوله ﷺ: «مَن يُرد الله به خيرًا يفقهه في الدين» اشتدت إليه سواعد الجد بالتدوين، والتأليف، والجمع، والتلقي من كل خلّف عُدولُه إلى أن استقرَّ فقهُ الشريعة على المذاهب الأربعة السُّنية: مذهب الإمام الشافعيّ، ومذهب الإمام أبي حَنيفة، ومذهب الإمام مالك، ومذهب الإمام أحمد، رضي الله عنهم أجمعين.

ولمّا كانت الإحاطةُ بجميع الفروع الفقهية عسيرةً جدًّا؛ حيث إن الوقائع تتجدَّدُ بتجدُّد الأزمنة والأمكنة استخرج العلماء قواعد فقهية لكل باب من أبواب الفقه، وقاموا بتطبيق الفروع عليها.

فعمَد القاضي حُسَين من كبار أئمة الشافعية من أصحاب الوجوه، فردَّ جميع مذهب الشافعي إلى أربع قواعد (١):

الأولى: اليَقينُ لا يزولُ بالشكّ.

الثانية: المَشَقّة تجلِبُ التيسير.

الثالثة: الضرر يُزال.

الرابعة: العادة مُحكَّمة.

<sup>(</sup>١) إيضاح القواعد الفقهية لعبد الله اللَّحجي (ص١٠).

وبعضهم زاد خامسة: الأمورُ بمقاصدها.

فهذه القواعد الخمس تُعتبَر عند الشافعية من القواعد الكلية التي تحتها جزئيات كثيرة، ولا تختصُّ بباب، بل هي في جميع أبواب الفقه، وتُسمَّى «بالقواعد الخمس»، وهنالك قواعد أخرى غير هذه القواعد الخمس وهي كثيرة جدًّا، وسو ف نتحدث عن بعضها بعد أن نتحدث عن القواعد الكلية الخمس، وقد نظم بعضُهم القواعدَ الخمس بقوله:

خَمسٌ مُقرّرةٌ قواعِدُ مَذهَب للشّافِعيِّ فكُنْ بهنَّ خَبيرا ضَرَرٌ يُزالُ، وَعادةٌ قَد حُكِّمَت وكَذا المَشَـقّةُ تجلِبُ التيسِيرا والشكُّ لا ترفُّع بـ مُتَيَقَّنًا والنيةَ اخلِص إن أردتَ أُجورا وبيان هذه القواعد(١):



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية، للسيوطي (ص١٠٦-١٠)، وإيضاح القواعد الفقهية، لعبد الله اللحجي، دار الضياء (ص٢١-٩١).

## المطلب الأول القاعدة الأولى : الضرريزال

أُولًا: أصل هذه القاعدة

قولُه ﷺ: (الاضررَ والاضرارَ).

ثانيًا: معنى القاعدة: أنّ الشريعة الإسلامية تنفي الضرر والمَفسَدة سواء كان في حق النفس أو كان في حَقِّ الغَير.

والفَرقُ بين الضرر والضِّرار: أنَّ الضررَ إلحاقُ مَفسدةٍ بالغَير، والضِّرار: إلحاقُ مَفسدةٍ بالغير على وجهِ المُقابَلة بالمِثل؛ أي: كلُّ منهما يقصِدُ ضررَ صاحبِه.

قال ابن حبيب: «الضررُ عند أهل العربية: الاسم، والضِّرار الفعل، فمعنى الأول: لا تُدخِل على أخيك ضررًا لم يُدخِله على نفسه، ومعنى الثاني: لا يضار أحدُ بأحدٍ»(٢).

ثالثًا: تطبيقات على القاعدة

ـ لو علم المشتري في المبيع عيبًا؛ فله رده؛ لوجود العيب.

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك، في الموطأ، باب القضاء في المرفق (٤: ١٠٧٨) حديث رقم (٢٧٥٨)، وسنده حسن.

<sup>(</sup>٢) الفتح المبين بشرح الأربعين، لابن حجر الهيتمي (١: ١٥٦).

- الحجر على الصبي والمجنون في المعاملات المالية، والحَجر على السفيه: وهو المُبذِّر لماله.
- ـ حق الشفعة يثبت للشريكِ القديم على الشريك الحادث؛ فشُرِعت لدفع ضرر القسمة.
  - فسخ النكاح بالعُيوب: كالجُنون والجُذام والبَرَص.
    - ـ ودَفع الصائل بالأخَفّ فالأخف.



# المطلب الثاني القاعدة مُحكَّمة

## أُولًا: أصل هذه القاعدة

قول عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: «ما رَأَى المُسلِمونَ حَسَنًا فهو عند الله حَسَنٌ، وما رَأُوا سَيِّئًا فهو عند الله سَيِّئٌ»(١).

#### ثانيًا: معنى القاعدة

أن العادة تُثبتُ حُكمًا لم يرد فيه نصٌّ شرعي.

ضابط القاعدة: أنّ كلَّ ما ورد به الشرع مُطلَقًا ولا ضابط له في الشرع، ولا في اللغة يرجع فيه إلى العُرف.

## ثالثًا: تطبيقات على القاعدة

- اعتبارُ الحِرز في السرقة يُرجَع فيه إلى العرف.
- التفرُّق في البيع وهو خيارُ المجلس وقبض المبيع.
  - \_ التعريف في اللَّقطة.
- ـ أقلُّ الحيض والنفاس والطهر وغالبها وأكثرها؛ تتبَّعَها الإمام الشافعي رضي الله عنه بالاستقراء.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦: ٨٤) برقم (٣٦٠٠).

- اعتبار ضابط القلة والكثرة في الضبّة: وهي إصلاح الخلل في الإناء لجَبره بفضة.

ـ والنجاسات المعفوّ عن قَليلِها يُتبَع فيها العرفُ في تحديدِ القليلِ من الكثير.



## المطلب الثالث القاعدة الثالثة: المُشقّة تجلب التيسير

## أُولًا: أصل هذه القاعدة

قول الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وقوله ﷺ: ﴿ فَإِنَّما بُعِثْتُم مُيسِّرينَ ، ولَم تُبعَثُوا مُعَسِّرينَ » (١).

وعن عائشة أم المؤمنين زوج النبي عَنَيْ أنها قالت: «ما خُيِّر رَسولُ الله عَنَيْ الله عَنَيْ الله عَنَيْ الله عَنْ الله عَنْ النّاسِ مِنهُ، بينَ أمرَينِ إلّا أخَذَ أيسَرَهُما ما لَم يَكُن إثمًا، فإن كانَ إثمًا كانَ أبعَدَ النّاسِ مِنهُ، وما انتقَمَ رَسولُ الله عَنَيْ لنفسِه، إلّا أن تُنتهَك حُرمةُ الله عزَّ وجلَّ (٢).

#### ثانيًا: معنى القاعدة

أن الأحكام التي ينشأ عن تطبيقها حرج على المكلف ومَشقّة في نفسه أو ماله؛ فالشريعة تخفِّفُها بما يقع تحت قدرة المُكلّف دون عُسر أو حرج.

#### ثالثًا: تطبيقات على القاعدة

- القصر والجمع في الصلاة، والفطر في حق الصائم، والمسح أكثر من يوم وليلة، جميعها في حق المسافر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، باب صب الماء على البول في المسجد (١: ٥٤) حديث رقم (٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الفضائل (٤: ١٨١٤) حديث رقم (٢٣٢٧).

- \_ التيمم عند مشقة استعمال الماء.
- القعود في صلاة الفرض والنفل في حق العاجز.
- ـ من جامع في نهار رمضان ناسيًا للصوم فلا كفّارة عليه، ولا يبطُل صومه.
- مَن سلَّم من ركعتين ناسيًا وتكلم عامدًا لظنه إكمالَ الصلاةِ لا تبطُلُ صلاتُه.
  - ـ من أكل في الصيام جاهلًا الحكم؛ فلا يفسُدُ صومه.
- يُعفَى عن النجاسة كدم القروح، والدماميل، والبراغيث، والقيح، والصديد، وطين الشارع في حق المُصلِّي؛ لعُسرِ تجنُّبها وعموم البَلوي.
- \_ يُعفَى عن ذَرَقِ الطيور إذا عمَّ في المساجد والمطاف؛ ومنه عمّا لا يدركه الطرف، وما لا نفس له سائلة، وريق النائم.



## المطلب الرابع القاعدة الرابعة: اليقين لا يزول بالشك

## أُولًا: أصل هذه القاعدة

قوله ﷺ: «إذا وجَد أحدُكم فِي بَطنِه شَيئًا، فأشكَلَ عَلَيهِ أَخَرَجَ منه شيءٌ أَم لا، فلا يخرُجنَّ من المسجِدِ حتى يسمعَ صَوتًا، أو يَجِدَ ريحًا»(١).

وقوله ﷺ: «إذا شكَّ أحدُكم في صلاتِه، فلَم يَدرِ كَم صَلَّى ثَلاثًا أم أربَعًا، فليَطرَحِ الشكَّ وليَبنِ على ما استيقنَ، ثم يسجُدُ سجدتَين قبلَ أن يُسلِّم، فإن كانَ صلَّى خمسًا شفعنَ له صَلاتَه، وإن كانَ صَلَّى إتمامًا لأربَع كانَتا تَرغيمًا لِلشَّيطانِ»(٢).

#### ثانيًا: معنى القاعدة

أنّ الأمر الذي ثبت بيقين لا يزول بالشك؛ لأن الشك ضعيف، واليقينُ قويٌّ فلا يُقوى على إزالته، فما ثبت على حالٍ في الزمان الماضي ثبوتًا أو نفيًا يبقى على حاله، ولا يتغيَّر ما لم يوجد دليل مثله يغيِّرُه.

#### ثالثًا: تطبيقات على القاعدة

- من تيقَّن الطهارةَ وشكَّ في الحدَث فهو متطهر، أو تيقَّن الحدَثَ وشَكَّ في الطهارة فهو مُحدِث.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحيض (١: ٢٧٦) حديث رقم (٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، باب السهو في الصلاة والسجود له (١: ٠٠٠) حديث رقم (٧١).

مَن أكل آخر الليل وشَكَّ في طلوع الفجر صحَّ صومه؛ لأنّ الأصلَ بقاءُ الليل. ومن أكل آخرَ النهار بلا اجتهاد وشَكَّ في الغروب بطل صومه؛ لأن الأصل بقاء النهار.



## المطلب الخامس القاعدة الخامسة: الأمور بمقاصدها

أُولًا: أصل هذه القاعدة

قولُه عَلَيْهُ: «إنَّما الأعمالُ بالنِّيّاتِ، وإنَّما لِكُلِّ امرئ ما نَوَى (١٠).

وقد ذكر الإمام الشافعي رحمه الله أنّ حديث النية يدخل في سبعين بابًا، فجاء الإمام السيوطي رحمه الله وعدَّ هذه الأبواب في كتابه «الأشباه والنظائر».

قال الإمام السيوطي: «وهذا ذِكرُ ما يرجِعُ إليه من الأبواب إجمالًا؛ من ذلك: رُبعُ العبادات بكَمالِه، كالوضوء، والغسل، فرضًا ونفلًا، ومَسحِ الخُفِّ، في مسألة الجرموق، والتيمم، وإزالة النجاسة على رأي، وغسل الميت على رأي، والأواني في مسألة الضبة. بقصد الزينة أو غيرها، والصلاة بأنواعها، القصر، الجمع، الإمامة، الاقتداء، وسجود التلاوة، والشكر، وخطبة الجمعة على رأي، والأذان على رأي، وأداء الزكاة، واستعمال الحلي، أو كنزه، وصدقة التطوع، والصوم والاعتكاف، والحج والعمرة، والضحايا، والنذر والكفارات...»(٢).

#### ثانيًا: مباحث النية

اعلم أنّ مباحث النية منحصرة في سبعة أوجه يجمَعُها قولُ بعضهم:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، باب بدء الوحى (١: ٦)، حديث رقم (١).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية للسيوطي (ص١٢).

## حقيقةٌ حُكم محلٌّ وزمنْ كيفيةٌ شرطٌ ومقصودٌ حسنْ

فحقيقتها من حيث اللغة: مُطلَق القصد. واصطلاحًا: قصد الشيء مقترنًا بفعله، فإن تراخى عنه كان عزمًا.

وحكمها: الوجوب غالبًا... ومن غير الغالب: نية غاسل الميت.

ومحَلُها: في القلب، وسُنَّ التلفظ بها؛ ليساعد اللسانُ القلبَ على استحضارها. ويتحصَّل من ذلك أصلان:

- الأول: أنه لا يكفى التلفظ باللسان دون القلب.
  - الثاني: أنه لا يشترط مع القلب التلفظ.

فمن فروع الأول: أنه لو اختلف اللسان والقلب فالعِبرةُ بما في القلب؛ فلو نوى بقلبه الظهر وبلسانه العصر؛ أو بقلبه الحج وبلسانه العمرة أو عكسه صحَّ له ما في القلب. ومنها: أنه إن سبق لسانه إلى لفظ اليمين بلا قصد فلا تنعقد، ولا تتعلق به كفارة.

ومن فروع الثاني: مسائل العبادات كلها. ومنها: إذا أحيا أرضًا بنية جعلها مسجدًا فإنها تصير مسجدًا بمجرد النية.

وقد ثبت استحباب التلفظ بالنية بالحج بالتلبية من حديث أنس رضي الله عنه قال: سمعت النبي عَلَيْهُ «يلبِّي بالحَجِّ والعُمرةِ جميعًا». قال بَكرُّ: فحدَّثتُ بذلك ابنَ عُمَر، فقال: «لبَّى بالحَجِّ وحدَه». فلقيتُ أنسًا فحدَّثتُه بقولِ ابنِ عُمَر، فقال أنس: ما تَعُدُّونَنا إلا صبيانًا، سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول: «لبَّيكَ عمرةً وحَجًّا» (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، باب في الإفراد والقران بالحج والعمرة (٢: ٩٠٥) حديث رقم (١٢٣٢).

فقاس بعض العلماء استحباب التلفظ بالنية في الوضوء والصلاة على الحج، قال ابن حجر الهيتمي عند قول الإمام النووي: «ويُندَب النطقُ قُبَيل التكبير»: «ليساعد اللسانُ القلبَ وخروجًا من خلاف من أوجبه وإن شذَّ، وقياسًا على ما يأتي في الحج المندفع به التشنيع بأنه لم ينقل»(١).

وزمنها: عند أول العبادة غير الصوم والزكاة والكفارة.

ففي الوضوء؛ عند غسل الوجه، وفي الصلاة بأن يوجِدَ النيةَ كُلَّها أو بعضَها في أول التكبير أو آخره بحيث يُعَدُّ مستحضرًا للصلاة؛ واختاره الإمام الجُوَيني والغزاليُّ وأكثر المتأخرين.

وكيفيتها: تختلف باختلاف المنوي. فالنية في الوضوء تختلف عن النية في الصلاة والحج وهكذا.

#### وشرطها أربعة:

- الأول: الإسلام؛ فلا تصحُّ العبادات من الكافر أصليًّا كان أو مرتدًا.
  - الثاني: التمييز؛ فلا تصحُّ عبادة صبى لا يميِّز، ولا عبادة مجنون.
- الثالث: العلم بالمَنويِّ مطابقًا للواقع؛ فلو اعتقد أنَّ الوضوء أو الصلاةَ سُنَّة لم يصح.

- الرابع: عدم المنافي؛ بألّا يأتي بما ينافيها دوامًا وابتداء؛ أي: في أثناء العبادة وفي أولها، فلو ارتدَّ في أثناء الصلاة، أو عند تحرمها لم تصِحّ، وكذا لو ارتد في أثناء الصوم أو الحج أو التيمم بطَل أيضًا.

<sup>(</sup>١) تحفة المحتاج، لابن حجر (٢: ١٢).

ومقصودها: أي: القصد من النية الذي شُرِعت لأجله تمييز العبادات من العادات، وتمييز رُتَب العبادات بعضها من بعض؛ كالوضوء والغسل يتردَّد بين التنظيف والتبرد، والعبادة، والإمساك عن المفطرات قد يكون للحمية والتداوي، أو لعدم الحاجة إليه، والجلوس في المسجد قد يكون للاستراحة، فشرعت النية لتمييز القُرَب من غيرها.



## المبحث الثاني قواعد كلية متفق عليها في المذهب

فهذه القواعد الكلية غير القواعد الخمس؛ فيتخرَّج عليها جزئيات ما لا ينحصر من الصور، وسوف نذكر أهم هذه القواعد، ومن أراد التوشُع فعليه بأهم كتب فقهاء الشافعية ففيها الكفاية، منها: «الأشباه والنظائر» للسبكي، «والأشباه والنظائر» للسيوطي، «وإيضاح القواعد الفقهية» للَّحجي.



## المطلب الأول القاعدة الأولى: الاجتهاد لا ينقض بالاجتهاد

## أُولًا : الأصل في هذه القاعدة

إجماع الصحابة رضي الله تعالى عنهم على عدم نقض أحكام بعضهم لبعض وإن وجد الاختلاف، وأن أبا بكر رضي الله عنه حَكَمَ في مسائل خالفه فيها عمر بن الخطاب ولم ينقض حكمه، وحكم عمر رضي الله عنه في المشرَّكة بعدم المشاركة، ثم بالمشاركة وقال: «ذلك على ما قضينا، وهذا على ما نقضي»(۱)، وقضى في الجَدِّ قضايا مختلفة، وغير ذلك من الحوادث الكثيرة في عصرهم ومن بعدهم.

#### ثانيًا: معنى القاعدة

أن الاجتهاد السابق لا تُنقَض أحكامُه الماضية بالاجتهاد اللاحق، فيَصِحُّ ما فعله بالاجتهاد الأول وتبرَأُ به ذِمتُه، ولكن يُغيَّر الحكم في المستقبل؛ لانتفاء الترجيح الآن<sup>(٢)</sup>.

قال الشيخ أحمد الزرقا: «وكذلك لو كان بين قاضيين، بأن قضى شافعيٌّ مثلًا في حادثة مُجتهدًا فيها بمذهبه، ثم رُفِعت لآخرَ حنفيٍّ مثلًا يرى فيها غير ذلك لا

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة (٧: ٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) إيضاح القواعد الفقهية لعبد الله اللحجي (ص٩٥).

يجوز له نقضُ قَضاءِ الأول، بل يجبُ عليه تنفيذُه ويحكم في غيرها بما يراه.

وهذا ـ أي: عدَم جوازِ مخالفة قضاء القاضي السابق ـ فيما هو مَحَلُّ النزاع الذي ورَدَ عليه القضاء، أما فيما هو من توابِعِه فلا يتقيَّدُ بمذهب الأول، فلو قضى شافعيُّ بالبيع في عقار فللقاضي الحنَفيِّ أن يقضِيَ فيه بالشُّفعةِ للجار، وإن كان القاضي الأول لا يراها»(١).

#### ثالثًا: التطبيقات على القاعدة(٢)

لو تغيَّر اجتهادُه في القبلة عَمِل بالثاني، ولا قضاء حتى لو صلَّى أربعَ ركَعات الربع عن القبلة عَمِل بالثاني، ولا قضاء.

ـ لو حكم الحاكم بشيء ثم تغير اجتهاده لم ينقض الأول، وإن كان الثاني أقوى غير أنه واقعة جديدة لا يحكم فيها إلا بالثاني.

تنبيه: ينقض قضاء القاضي إذا خالف نصًّا أو إجماعًا أو قياسًا جليًّا، قال القرافي: «أو خالف القواعد الكلية»(٣).



<sup>(</sup>١) شرح القواعد الفقهية لأحمد بن محمد الزرقا (ص٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر، للسيوطي (ص١٠٧).

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر، للسيوطي (ص٥٠١).

## المطلب الثاني القاعدة الثانية: الإيثار بالقُرَب مكروه

أُولًا: الأصل في هذه القاعدة

قوله ﷺ: «لا يزالُ قومٌ يتأخَّرون حتى يُؤخِّرَهم الله»(١).

ثانيًا: معنى القاعدة

أن تقديم الغير على حق النفس في الأمور التعبدية مكروه، أما في الأمور الدنيوية فمَحبوب ومطلوب.

#### والإيثار نوعان:

الأول: إيثار الغير على النفس في الحظوظ الدنيوية؛ فمحبوب ومطلوب، منه قوله تعالى: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر: ٩].

الثاني: إيثار الغير على النفس في الحظوظ الأخروية؛ فغير مطلوب.

قال الإمام النووي: «أن الإيثار بالقُرَب مكروةٌ أو خلاف الأولى، فكان ابن عمر يمتنع من ذلك؛ لئلا يرتكبَ أحدٌ بسببه مكروهًا أو خلاف الأولى؛ بأن يتأخر عن موضعه من الصف الأول ويؤثِرَه به وشبه ذلك، قال أصحابنا: وإنما يُحمَدُ الإيثارُ بحُظوظِ النفوس وأمور الدنيا دون القُرَب، والله أعلم "(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، باب تسوية الصفوف (١: ٣٢٥) حديث رقم (٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على مسلم (١٤: ١٦١).

وقال سُلطانُ العُلماء عِزُّ الدين: «لا إيثارَ في القُرُبات، فلا إيثارَ بماءِ الطهارة، ولا بستر العورة ولا بالصف الأول؛ لأن الغرض بالعبادات التعظيم والإجلال، فمَن آثَر به فقد ترَك إجلالَ الله وتعظيمَه»(١).

#### ثالثًا: تطبيقات على القاعدة

- الإيثار بسَدِّ فُرجةٍ في الصف الأول، ومثله الإيثارُ بالصف الأول بالقيام منه لغيره.

- التطهُّر بالماء المُشمَّس ويؤثِرُ غيرَه بغير المشمس.
  - الإيثارُ بستر العورة.
- \_إيثارُ الطالبِ غيرَه بنوبتِه في القراءة؛ لأنّ قراءةَ العلمِ والمُسارعة إليه قُربةٌ.



<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر، للسيوطي (ص١١٦).

# المطلب الثالث القاعدة الثالث القاعدة الثالثة: تصرف الإمام على الرعية منوط بالمصلحة

## أُولًا: الأصل في هذه القاعدة

قولُ أمير المؤمنين عمرَ بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال: «إنّي أنزَلتُ نفسي مِن مالِ الله عَزَّ وجَلَّ بمَنزِلةِ ولِيّ اليَتِيم، إنِ احتَجتُ أخَذتُ منه، فإذا أيسرتُ رَدَدتُه، وإنِ استغنيتُ استعفَفتُ، وإنّي وليتُ مِن أمرِ المُسلِمين أمرًا عَظِيمًا، فإذا أنتَ سَمِعتَنِي حَلَفتُ عَن يَمِينٍ فلَم أُمضِها، فأطعِم عَنِّي عشرة مساكينَ خمسة آصع بُرِّ، بَينَ كلِّ مسكينين صاع»(۱).

وهذه القاعدة نصَّ عليها إمامُنا الشافعي رضي الله تعالى عنه، قال: «منزلة الإمام من الرعية منزلة الوليِّ من اليتيم»(٢).

#### ثانيًا: معنى القاعدة

إنّ نفاذَ تصرُّف الراعي على الرعِيّة ولُزومِه عليهم شاؤوا أم أبَوا مُعلَّق ومتوقِّف على وجودِ الثمرةِ والمنفعةِ في ضمن تصرُّفه، دينيةً كانت أو دُنيويةً.

قال الشيخ أحمد الزرقا: «والمراد بالراعي: كل من ولي أمرًا من أمور العامة، عامًّا كان كالسلطان الأعظم، أو خاصًّا كمَن دونه من العمال، فإنّ نفاذ

<sup>(</sup>١) التفسير من سنن سعيد بن منصور (٤: ١٥٣٤) حديث رقم (٧٨٨).

<sup>(</sup>٢) إيضاح القواعد الفقهية لعبد الله اللحجي (ص١١٧).

تصرُّفات كل منهم على العامة مترتِّبُ على وجود المنفعة في ضمنها؛ لأنه مأمورٌ من قِبَل الشارع عَلَي أن يحوطهم بالنصح، ومتوعَّدٌ من قِبَله على ترك ذلك بأعظم وعيد، ولفظ الحديث أو معناه: «مَن وَلِي من أمور هذه الأمةِ عمَلًا فلم يحُطها بنُصح لم يُرَح رائحة الجَنّة»(١).

## ثالثًا: تطبيقات على القاعدة

- لا يجوز لأحد من وُلاةِ الأمور أن ينصِّب إمامًا للصلوات فاسقًا وإن صحَّحنا الصلاة خلفه؛ لأنها مكروهةٌ، ووليُّ الأمر مأمور بمراعاة المصلحة ولا مصلحة في حمل الناس على فعل المكروه.

\_ إذا تخيَّر في الأسرى بين القتل والرق والمَنّ والفِداء.. لم يكن له ذلك بالتشهّي، بل بالمصلحة حتى إذا لم يظهر وجهُ المصلحة يحبِسُهم إلى أن يظهر له ذلك.

لو زوَّج بالغة بغير كُفء برضاها لم يصِحّ؛ لأن حقَّ الكفاءة للمسلمين، وهو كالنائب عنهم فلا يقدِر على إسقاطِه.



<sup>(</sup>١) شرح القواعد الفقهية، لأحمد بن محمد الزرقا (ص٣٠٩).

## المطلب الرابع القاعدة الرابعة: الخروج من الخلاف مستحب

## أُولًا: أصل هذه القاعدة

ما أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه»: قال النبيُّ عَلَيْهُ: «يا عائشةُ، لو لا قومُكِ حديثٌ عهدُهم بكُفر \_ قال ابن الزُّبير \_ لنقضتُ الكعبةَ، فجعلتُ لها بابين: بابٌ يدخُلُ الناسُ وبابٌ يخرُجُون»(١).

## ثانيًا: معنى القاعدة

أنّ الخروج من الخلاف الواقع بين المجتهدين من العلماء إلى قول لا يقع به خلاف: مستحب ومطلوب.

قال الشاطبي في تعريف مراعاة الخلاف: «إعطاء كل واحد منهما ما يقتضيه الآخر أو بعض ما يقتضيه هو معنى مراعاة الخلاف»(٢).

#### شروط مراعاة الخلاف(٣):

أحدها: ألّا يوقع مراعاته في خلاف آخر. ومن فروعه:

- أن الفصل في الوتر أفضل من وصله لحديث: «لا تُشبِّهوا الوترَ بالمغرب»

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، باب مَن ترك بعض الاختيار، مخافة أن يقصر فهم بعض الناس عنه، فيقعوا في أشد منه، حديث رقم (١٢٦).

<sup>(</sup>٢) الموافقات للشاطبي (ص٨١١).

<sup>(</sup>٣) انظر: الأشباه والنظائر للسيوطي (ص١٣٧)، والأشباه والنظائر للسبكي (١: ١١٢).

ولم يراع خلاف أبي حنيفة القائل بمنع الفصل؛ لأن من العلماء من لا يجيز الوصل.

ما لو تقدَّم على إمامِه بالفاتحة أو التشهد بأن فرغ من ذلك قبل شُروعِ الإمام فيه لم يضره ويجزئه، لكن تستحب إعادتُه خُروجًا من خلاف من أوجبها.

الثاني: ألّا يخالف سُنّةً ثابتة صحيحة أو حسنة. ومن فروعه:

ـ أنه يُسَنُّ رفع اليدين في الصلاة، ولم يُراعَ خلافُ من قال بإبطاله الصلاة من الحنفية؛ لأنه ثابتُ عن النبيِّ ﷺ من رواية نحو خمسين صحابيًّا.

الثالث: أن يقوى مدرَكُه \_أي: دليله \_ الذي استند إليه المجتهد. وفروعه:

- الصوم في السفر أفضل لمن لم يتضرر به، ولم يُراعَ قولُ داود الظاهري أنه لا يصح من المسافر، وقد قال إمام الحرمين في هذه المسألة: "إن المحقّقين لا يقيمون لخلاف أهل الظاهر وزنًا». قاله السيوطي تبعًا للنووي التابع لإمام الحرمين، واعتمده ابن حجر الهيتمي، رحمهم الله تعالى آمين.

قال تاج الدين السبكي: «قُوّة المُدرَك وضَعفُه مما لا ينتهي إلى الإحاطة به إلا الأفراد، وقد يظهَرُ الضعفُ أو القُوّة بأدنى تأمُّل، وقد يحتاج إلى تأمُّل وفِكر، ولا بد أن يقع هنا خلافٌ في الاعتداد به ناشئًا عن المُدرَك قويُّ أو ضعيف».

وقال أيضًا: «فإن ضعُفَ ونأى عن مأخذ الشرع كان معدودًا من الهَفُوات والسقَطات. لا من الخِلافِيّات المُجتهدات... ونعني بالقُوّة ما يُوجِب وقوفَ الذهن عندها وتعلُّق ذي الفِطنة بسبيلها لانتهاضِ الحُجّة بها؛ فإن الحجة لو انتهضت بها لما كنا مخالفين لها»(١).

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر للسبكي (١: ١١٢).

## المطلب الخامس القاعدة الخامسة: الرخص لا تناط بالمعاصي

#### أُولًا : في تعريف الرخصة

الرخصة لغة: يقال الرُّخصةُ والرُّخصةُ وهي: السهولة، والتخفيف.

فتَرخِيصُ الله للعبد في أشياءَ أي: خَفَّفَها عنه، والرُّخصةُ في الأمر، وهو خلاف التشديد، وقد رُخِصَ له في كذا ترخِيصًا فترَخَّصَ هو فيه، أي: لم يَستَقصِ. وتقول: رَخَّصت فلانًا في كذا وكذا أي: أذِنت له بعد نهيي إيّاه عنه (١).

والرخصة اصطلاحًا: هو تغير الحكم الشرعي من صعوبة على المُكلَّف إلى سهولة لعذر مع قيام السبب للحكم الأصلي(٢).

# ثانيًا: أقسام الرُّخَص

تنقسم الرخص من حيث الحكم الشرعي إلى أقسام (٣):

١- رخصة واجبة، كحل الميتة للمضطر، والفطر لمن خاف الهلاك بغلبة
 الجوع والعطش وإن كان مقيمًا صحيحًا.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، لابن منظور (٣: ١٦١٦).

<sup>(</sup>٢) غاية الوصول شرح لب الأصول لزكريا الأنصاري (١: ١٩).

<sup>(</sup>٣) المنثور في القواعد الفقهية للزركشي (ص١٦٦)، والأشباه والنظائر للسيوطي (ص٦٦).

٢- رخصة فِعلُها أفضل، كالقصر لمسافر بلغ مسافة ثلاثة أيام فصاعدًا، والفطر لمن يشق عليه الصوم في سفر، أو مرض، والإبراد بالظهر، والنظر إلى المخطوبة.

٣- رخصة يُباح فِعلُها، كعقد السلم.

٤- رخصة تركها أفضل، كالمسح على الخف، والتيمم لمن وجد الماء يباع بأكثر من ثمن المثل، وهو قادر عليه، والفطر لمن لا يتضرر بالصوم.

#### \_رُخص السفر أقسام:

١- الرخص المتعلقة بالسفر الطويل (٨١ كم فأكثر) فقط أربع هي: القصر،
 والفطر، والمسح على الخف ثلاثة أيام، والجمع على الأظهر.

٢- الرخص المشتركة بين السفر الطويل والقصير (القصير ما لم يبلغ ٨١ كم) هي: تركُ الجمُعة، والتنفُّلُ على الراحلة على المشهور، ومنها ما لو سافر المُودَع، ولم يجد المالكَ ولا وكيلَه ولا الحاكمَ ولا الأمينَ فله أخذُها معه على الصحيح، ومنها: ما لو استصحَب معه ضَرَّة زوجته بقُرعةٍ فلا قضاء عليه (١).

#### ثالثًا: معنى القاعدة

أن فِعل الرُّخصة متى توقَّف على وجود شيء نُظِر في ذلك الشيء؛ فإن كان تعاطيه في نفسه حرامًا امتنع معه فِعلُ الرُّخصة، وإلا فلا (٢).

فإن قلت: ما الفرق بين العاصي بالسفر، والعاصي في السفر؛ حيث لا يباح للأول الرخص، ويباح للثاني؟

<sup>(</sup>١) مغنى المحتاج (١: ٥٣٥).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر، للسيوطي (١:٠١٠).

الجواب: أن العاصي بالسفر: هو من يكون سفَرُه معصيةً، كأن سافر للتجارة في الخمور أو سافر لأجل الزنا بامرأة أو غير ذلك من الأمثلة، فالسفر في نفسه معصية.

فالرُّخصةُ منوطة به أي: مُعلَّقة به ومترتِّبةٌ عليه ترتُّب المُسَبَّب على السبب، فلا تُباحُ فيه رخصة القصر.

أما العاصي في السفر: هو من سافر سفرًا مباحًا، ثم في أثناء سَفَره أنشأ معصية، كأن شرب الخمر، فهو عاصٍ في السفر أي: مرتكِبٌ المعصية في السفر المباح<sup>(۱)</sup>.

#### ثالثًا: تطبيقات على القاعدة

- المرأة الناشزة من زوجها فلا يباح لها الرخص؛ كقصر الصلوات، والفطر من رمضان، والمسح على الخفين ثلاثة أيام.

ـ من سافر لأجل التجارة في المخدرات فلا يباح له الرخص؛ كالقصر، والجمع، والفطر، والمسح على الخفين ثلاثة أيام، وترك الجمعة.

- لو استنجى بمطعوم أو محترم أي: له حرمة كالذي كتب عليه اسم معظم - كاسم نبي - أو علم شرعي لا يجزئه الاستنجاء في الأصح؛ لأن الاقتصار على الحجر رخصة فلا يناط بمعصية (٢).

ـ لو جُنَّ المرتَدُّ وجب قضاء صلوات أيام الجنون أيضًا بخلاف ما إذا

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر، للسيوطي (١: ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) إيضاح القواعد الفقهية، لعبد الله اللحجي (ص١٣٨).

حاضت المرتدة لا تقضي صلوات أيام الحيض؛ لأن سقوط القضاء عن الحائض عزيمة، وعن المجنون رخصة، والمرتد ليس من أهل الرخصة.

ـ لو لبس المُحرِم الخُفَّ فليس له المسح؛ لأن المعصية هنا في نفس اللبس، ذكرها الإسنوي في «ألغازه»(١).

- من زال عقلُه بسبب مُحرَّمِ كشرب مُسكِر لم تسقُط عنه الصلاة (٢).



<sup>(</sup>١) إيضاح القواعد الفقهية، لعبد الله اللحجي (ص١٣٨).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر، لتاج الدين السبكي (ص١٣٥).

# المطلب السادس القاعدة السادسة: لا ينكر المختلف فيه وإنما ينكر المجمع عليه

## أُولًا: أصل هذه القاعدة

أنّ الصحابة رضي الله عنهم اختلفوا في فروع كثيرة، وما كان يعيب بعضُهم بعضًا فيما هو ضمن دائرة الاجتهاد، كما أنهم في نفس الوقت أنكروا على من خالف في أمر متفق عليه؛ كإنكارهم على من شرب الخمر، أو تعامل في الربا، أو فعل الزنا؛ لأن هذه الأمور مجمع على تحريمها.

#### ثانيًا: معنى القاعدة

أن الفعل أو الحكم المختلف فيه بين المذاهب الفقهية لاختلاف الأدلة؛ فلا يجب إنكاره، وإنما يجب إنكارُ الفعل الذي يخالف المجمع عليه.

## ثالثًا: شروط إنكار المنكر(١)

الأول: أن يكون مما أُجمِع على تحريمه، وأما ما اختُلِف في تحريمه فلا يجب إنكارُه على الفاعل؛ لاحتمال أنه حينئذ قلّد من يرى حله أو جهل تحريمه.

الثاني: ألّا يؤدِّي إلى فِتنةٍ، فإن عُلِمَ أنه يؤدِّي إلى فتنة لم يجب، بل ربما كان حرامًا، بل يلزمه ألّا يحضُرَ المُنكر، ويعتزلَ في بيته؛ لئلا يراه.

<sup>(</sup>١) إيضاح القواعد الفقهية، لعبد الله اللحجي (ص٠٠).

قال ابن حجر في «التحفة»: «والكلامُ في غير المحتسِب، أما هو فيُنكِرُ وجوبًا على من أخلَّ بشيء من الشعائر الظاهرة، ولو سنة كصلاة العيد والأذان، ويلزَمُه الأمرُ بهما، ولكن لو احتيج إنكار ذلك لقتال لم يفعله إلا على أنه فرض كفاية»(١).

ويُستثنَى من ذلك صور يُنكَر فيها المختلَفُ فيه (٢):

الأولى: أن يُرفَع الأمر لحاكم يرى التحريم كما إذا رُفِع له حنفي شاربٌ نبيذًا، فإنه يحُدُّه؛ إذ لا يجوز للحاكم أن يحكُمَ بخلاف معتقده.

الثانية: أن يكون الفاعل معتقِدًا للحَظر، أي: المنع والتحريم لذلك الفعل، كواطئ رجعيَّته فيُعزَّر.

الثالثة: إذا كان مأخذُ المُجوِّز لهذا المنكر بعيدًا بحيث يُنقَض فيه قضاء القاضى فيُنكَر حينئذ على الذاهب إليه، وعلى مُقلِّده.



<sup>(</sup>١) تحفة المحتاج لابن حجر (٩: ٢١٨).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر للسيوطي (ص١٥٨).

## المطلب السابع أقسام العقود في المذهب الشافعي

العقد ارتباطُ الإيجاب بالقَبول على وجهٍ يظهَرُ أثرُه في محَلِّه، وهو ينقسم إلى أقسام عديدة باعتبارات مختلفة(١):

## أُولًا: ينقسم باعتبار الاستقلال به وعدمه إلى قسمين

الأول عقد ينفرد به العاقد، مثل اليمين والنذر والوقف، والثاني عقدٌ لا بد فيه من متعاقدَين، مثل: البيع والإجارة.

## ثانيًا: ينقسم باعتبار الجواز واللزوم إلى أقسام

١- لازم من الطرفين، أي: ليس لأحد العاقدَين فَسخُه دون إذنِ الآخر،
 كالبيع، والإجارة، والسلم، والصلح، والحوالة، والمساقاة.

٢-جائز من الطرفين، أي: لكلِّ مِن العاقدَين فسخُه ولا يشترط إذنُ الطرفِ
 الآخر، كالشركة، والوَكالة، والمُضاربة.

٣- لازم من أحد الطرفين جائز من الآخر؛ كالرهن لازم من جهة الراهن بعد القَبض جائز من جهة المرتهن، والضمان والكَفالة جائزان من جهة المَضمون له دون الضامن.

<sup>(</sup>۱) المنثور في القواعد الفقهية للزركشي (٢: ٣٩٧-١٠)، والأشباه والنظائر، للسيوطي (ص٢٧٥).

\_ فائدة: قال الإمام العزبن عبد السلام: التصرُّ فات أقسام:

1- أحدها: ما لا يتم مَصالِحُه ومقاصده إلا بلزومه من طرفيه؛ كالبيع والإجارة والأنكحة والأوقاف والضمان والهبات.

وأما البيع والإجارة؛ فلو كانا جائزَين لما وَثَق كلُّ واحد من المتعاقدَين بالانتفاع بما صار إليه، ولبَطَلت فائدةُ شرعِيَّتِهما؛ إذ لا يأمن من فسخ صاحبه.

وأما النكاح؛ فلا تحصُل مقاصدُه إلا بلزومه، ولا يثبُت فيه خيار مجلس، ولا خيار شرط؛ لما في ذلك من الضرر على الزوجين في أن يرُدَّ كل واحد منهما ردَّ السلع مع أن الغالب في النكاح أن لا يقع إلا بعد البحث وصحة الرغبة، ولا يُفسَخ إلا بعيوب خمسة قادحة في مقاصده.

وأما الأوقاف؛ فلا يحصُل مَقصودُها الذي هو جريان أجرها في الحياة وبعد الممات إلا بلزومها.

وأما الضمان؛ فلا يحصُّل مَقصودُه إلا بلزومِه ولا خيار فيه في الوقف بحال.

وأما الهِبات؛ فالأصل فيها اللزومُ ليَحصُلَ المُتَّهَب على مقاصدها، لكن شُرِع فيها الجواز إلى الإقباض؛ نظرًا للواهب والمُتَّهَب، فإن الواهب قد يرى المصلحة في فسخ الهبة وصرف الموهوب فيما هو أهم منها، وقد يرى المُتهَب أن لا يتحمَّلَ مِنّة الواهب.

٢- النوع الثاني من التصرفات: ما يكون مصلحتُه في جوازِه من طرَفَيه؟
 كالشركة، والوكالة، والجَعالة، والوَصيّة، والقِراض، والعَواري، والودائع.

أما الوكالة؛ فلو لزِمَت من جانب الوكيل لأدَّى إلى أن يزهَدَ الوُكلاء في الوكالة؛ خوف لُزومها فيتعطَّل عليها هذا النوع من البر، ولو لزمت من جانب

الموكل لتضرَّر؛ لأنه قد يحتاج إلى الانتفاع بما وَكَّل فيه لجهات أُخَر؛ كالأكل، والشرب، واللبس، أو العتق، أو السكنى، أو الوقف، وغير ذلك من أنواع البر المتعلق بالأموات، والشركة وكالة؛ لأنها إن كانت من أحد الجانبين فالتعليل ما ذكرناه، وإن كانت من الجانبين فإن لزِمَت فقد فات على كلِّ واحد منهما المقصودان المذكوران.

وأما الجعالة؛ فلو لزمت لكان في لُزومها من الضرر ما ذكرناه في الوكالة. وأما الوصية؛ فلو لزمت لزهِد الناس في الوصايا.

وأما القِراض؛ فلو لزِم على التأبيد عظم الضرَر فيه من الجانبين، وفاتت الأغراضُ التي ذكرناها في الوكالة، وإن لزِم إلى مُدّة لا يحصُل فيها الربح في مثل تلك المُدّة فلا يحصُل مَقصودُ العقد.

أما العَواري؛ فلو لزِمت لزَهِد الناس فيها، فإن المُعير قد يحتاج إليها لما من الأغراض، والمُستعير قد يزهَدُ فيها دفعًا لمِنّة المعير.

وأما الودائع؛ فلو لزِمَت لتضرَّر المُودِع والمُستودَع، ولزَهِد المُستودَعون في قَبول الودائع.

٣- النوع الثالث من التصرفات: ما تكون مصلحتُه في جوازِه من أحد طرَفَيه، ولُزومُه مِن الطرف الآخر؛ كالرهن، والكِتابة، وعَقد الجِزية.

أما الرهن؛ فإنّ مقصودَه التوثُّق ولا يحصُل إلا بلزومه على الراهن، وهو حقُّ من حقوق المُرتَهن فله إسقاط توثُّقه به، كما تسقط وثيقة الضمان بإبراء الضامن وهو محسن بإسقاطهما.

وأما الكتابة؛ فمقصودها الأعظم حصول العتق، فلو جازت من قِبَل السيد لأدى ذلك إلى أن يفسَخَها متى شاء بعد أن يكدَح العبدُ في تحصيل معظَم النجوم، وذلك مُبطِل لتحصيلِ مقصود الكتابة، وجازت من قِبَل العبد؛ إذ لا يلزمه السعيُ في تحصيل حريته.

وأما عقدُ الجزية؛ فإنه جائز من جهة الكافرين لازم من جهة المسلمين تحصيلًا لمصالحه، ولو جاز من جهة المسلمين لامتنع الكافرون منه؛ لعدم الثقة به، لكن يجوزُ فَسخُه بأسبابٍ تطرَأُ منهم؛ وذلك غير مُنفَرِد من الدخول فيه. انتهى بتصرف يسير (١).

## ثالثًا : تنقسم العقود أيضًا باعتبار المالية إلى:

1-عقود مالية مَحضة من الطرفين حقيقةً - أي تنتقل ملكيتها بالعِوَض - كالبيع، أو حكمًا - أي: تنتقل ملكيتها بالعمل - كالإجارة والمساقاة، وتُسمَّى هذه العقود بالمَحضة وهي التي تَفسُدُ بفَساد العِوَض فيها.

٢- عُقودٌ ماليّةٌ غير محضة؛ كعقد النكاح والخُلع، وهي العقودُ التي يكون في أحد طرَفَيها عِوَضٌ ماليُّ، ولكنها لا تنفسِخُ بفسادِ العِوَض فيها، كعقدِ النِّكاح إذا فسد المهر المُسمَّى فيه لا ينفسخ، بل يبقى العَقدُ صحيحًا، ويلزم الزوجَ مهر المثل.

٣ عقودٌ غيرُ مالية؛ كعَقد الهُدنة، وهي العقود التي لا يكون أحدُ طرَفَيها عِوضًا ماليًا.

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام لابن عبد السلام (٢: ١٤٨) بتصرف يسير.

رابعًا: تنقسم العقود باعتبار اشتراط القبض فيها إلى: عقود يُشترَط فيها القبض لصِحّتها؛ كالصرفِ والسلّم، وعقودٍ يُشترَط فيها القبضُ للزومها وتمامها؛ كالهبة والقرض، وعقود لا يُشترَط للزومها القبضُ؛ كالبيع والإجارة.

خامسًا: تنقسم العقودُ باعتبار ما يترتَّب عليها إلى عقودٍ صحيحةٍ وهي ما ترتَّب عليها أثرُها، وعقودٍ فاسدةٍ وباطلةٍ وهي ما لم يترتَّب عليها أثرُها.

## سادسًا: في أنواع الخيارات، وما يثبُت فيها(١)

الأول: خيار المجلس: ويثبُت في كل مُعاوَضة مَحضة واقعة على عَينٍ لازمة من الجانبَين ليس فيها تملُّكُ قَهري، ولا جرت مجرى الرُّخص ولو ربَويًّا أو سلَمًا، أو ما استعقب عتقًا.

فلا يثبّت في الهبة بلا ثواب؛ لعدَم المُعاوَضة، ولا في النكاح؛ لكون المُعاوَضة فيه غير مَحضة؛ إذ لا تفسُد بفساد المقابل، ولا في الإجارة؛ لأن المعاوضة فيها ليست واردة على عين، ولا في الوكالة والكتابة؛ لعدم اللزوم من الجانبين، ولا في الشفعة؛ لأن الملك فيها قَهري، ولا في الحوالة؛ لأنها في مجرى الرخص.

ويُسقِط خيارَ المجلس الفرقةُ بالبدن عرفًا، وباختيارِهما اللزوم؛ فإن اختارَه أحدهما سقَط حَقُّه، وبَقِي حَقُّ الآخر.

الثاني: خيار الشرط: ويثبُت في كل معاوضة محضة واقعة على عين لازمة من الجانبين ليس فيها تملُّك قَهري، إلا ما شرط فيه القبض في المَجلِس؛ كالربوي والسلم.

<sup>(</sup>١) الياقوت النفيس في مذهب ابن إدريس للشاطري (ص١٢٧).

أصول المذهب الشافعي

وشَرطُ خيار الشرط: أن يكون في مدة معلومة، وأن تكون متوالية، وأن لا تزيد على ثلاثة أيام، وأن تُحسَب المُدّة من العقد.

الثالث: خيار العيب: ويتعلَّقُ بفَوات أمرٍ مَقصود مظنون، نشأ الظن فيه من التزام شرطيّ، أو تغرير فِعليّ، أو قضاء عُرفيّ؛ فالأول: كأن شرَط كون العبد كاتبًا فأخلف، والثاني: كالتصرية، والثالث: كظهور العيب القديم الذي يُنقِصُ العينَ أو القيمة نقصًا يفوت به غرض صحيح.

ويسقُطُ خيارُ العَيب بالتأخير بلا عذر؛ فلا يضرُّ أكلٌ وصلاةٌ مثلًا دخل وقتها.



## الفصل الثالث أحكام الاجتهاد والتقليد في المذهب الشافعي

سنتكلم في هذا الفصل عن ثمانية مباحث مهمة يحتاج إليها طالب العلم في الفكر الاجتهادي عند علماء المسلمين، وبيان طبقات العلماء في الاجتهاد؛ فبعضهم بلغ الاستقلال في النظر، وبعضهم كان مُقيَّدًا، وكيف يتعامَلُ المجتهِدُ والعامِّيُّ في فَهم النصوص الشرعية من الكتاب والسنة، وسنبيِّن حُكمَ تقليد أقوال الصحابة والتابعين الكرام وأسباب عدم الأخذ بها مباشرة، وحكم الانتقال بين المذاهب الفقهية، ثم نختم سِفرنا هذا بحُكمِ التعصُّب المَذهَبي، وعَرض بعض النماذج الفقهية من البَيت المَذهَبي تدلُّ على أنه لا محاباة في الدين لأحد، وإن بلغ الغاية في الاجتهاد.



أصول المذهب الشافعي

# المبحث الأول طبقات المجتهدين ومراتبهم في المذهب

قسّم ابن الصلاح وتبِعَه الإمام النووي علماءَ المذهب إلى خمس طبقات (۱): الطبقة الأولى: المجتهد المستقل

وهو المجتهد المُطلَق الذي يكون له أصول مستقلة، ويستنبط أحكام الفروع من الأدلة: الكتابِ والسنةِ والإجماعِ والقياسِ وغيرِها، على حسب تلك القواعد من غير تقليد لأحد في الفروع والأصول، وذلك مثل: الإمام الشافعيّ، والإمام أبي حَنِيفة، والإمام مالك، والإمام أحمد، والليثِ، والأوزاعيّ، وسُفيانَ الثوريِّ... وغيرهم، رضي الله عنهم.

وهذه الطبقة انتهت وانقَطَعت منذ أزمنة؛ وهذا لا يعني إغلاقَ باب الاجتهاد، فبابُهُ مفتوح، لكن لمَن هو أهلٌ لذلك.

قال الإمام النووي: «ومِن دَهرٍ طويل عُدِم المُفتي المُستقِلُّ، وصارت الفتوى إلى المنتسبين إلى أئمة المذاهب المتبوعة»(٢).

ومثله عبارة ابن الصلاح: «مُنذُ دهر طَوِيل طُوِيَ بِساطُ المُفتِي المستقلّ المُطلَق، والمُجتهِدِ المُستقِلّ، وأفضى أمر الفَتوَى إلَى الفُقَهاء المنتسبين إلَى

<sup>(</sup>١) فتاوى ابن الصلاح (ص٢٦)، والمجموع شرح المهذب (١: ٤٤).

<sup>(</sup>٢) المجموع شرح المهذب (١: ٤٣).

أئِمّة المذاهب المتبوعة»(١).

فشَرطُه: أن يكون عارفًا معرفة تامّةً بأدلة الأحكام الشرعية من الكتاب والسنة والإجماع والقياس، وأن يكون عالمًا بوجوهِ دَلالتِها، وعالمًا بعلوم القرآن والحديث، والناسخ والمنسوخ...وغير ذلك، وسيأتي تفصيله.

#### الطبقة الثانية: المجتهد المُنتسب

وهو الذي لم يستقِل بقواعدَ أصولِيّةٍ خاصة، وإنما يستقِلُّ في الأخذ من الكتاب والسنة، فهو يُخرِّج الأحكامَ على أصول إمامه.

قال الإمام النوويّ: «ولا يكون مُقلِّدًا لإمامه، لا في المذهب، ولا في دليله؛ لا تصافِه بصفةِ المُستقِل، وإنما يُنسَبُ إليه؛ لسُلوكِه طريقَه في الاجتهاد»(٢).

ومن أصحاب هذه الطبقة: أبو بكر بنُ المُنذِر، ومحمد بن نَصرٍ المَروزي، ومحمد بن جريرِ الطبَري، ومحمدِ بن خُزَيمة، والمُزَني، وأبو ثَور.

قال الإمام تاج الدين السبكي: «المُحمَّدون الأربَعة: مُحَمَّدبن نصر، ومُحَمّدبن جرير، وابن خُزَيمة، وابن المُنذر من أصحابنا، وقد بلغُوا دَرَجة الإجتِهاد المُطلَق ولم يُخرِجهم ذَلِك عَن كَونهم من أصحاب الشافعي المُخرجين على أُصُوله المُتمذهِبين بمذهبه لوفاقِ اجتهادهم اجتِهادَه... فإنّهُم وإن خَرجُوا عَن رأى الإمام الأعظَم في كثير من المسائِل فلم يخرجُوا في الأغلَب، فاعرف ذَلِك واعلَم أنهم في أحزاب الشّافِعيّة معدودون، وعَلى أُصُوله في الأغلَب مُخرِّجون، وبطريقه متهذّبون، وبمَذهبه متمذهِبون» (٣).

<sup>(</sup>۱) فتاوى ابن الصلاح (ص۲۹). (۲) فتاوى ابن الصلاح (ص۲۹).

<sup>(</sup>٣) طبقات الشافعية الكبرى للسبكي (٣: ١٠٣).

وقال ابن الصلاح: «دَعوَى انتِفاء التقلِيد عنهم مُطلقًا من كل وجه لا يستقيم إلّا أن يكونوا قد أحاطوا بعلوم الاجتهاد المُطلَق وفازوا برتبة المُجتَهدين المستقلِّين؛ وذَلِكَ لا يلائم المَعلُوم من أحوالهم أو أحوال أكثرهم، وقد ذكر بعض الأُصُولِيِّينَ منا أنه لم يُوجد بعد عصر الشّافِعي مُجتَهد مُستَقل»(١).

من أصحاب هذه الطبقة في مذهَب الحنفية: مُحمَّد بن الحسَن الشيباني، وأبو يوسُفَ يَعقوبُ بن إبراهيم، وزُفَر بن الهُذَيل.

وفي مذهَب المالكية: عبد الرحمن بن القاسمِ المِصري، وأشهَبَ بن عبد العزيز العامري.

وفي مذهب الحنابلة: عُمَر بن الحُسَين الخِرَقي، وأبو بكر الخَلّال.

الطبقة الثالثة: مجتهد المذهب

وهو الذي لم يبلغ درجة المجتهِدِ المُطلَق ولا المنتسب، إلا أنه بلغ من العلم ما يؤهِّلُه أن ينظُرَ في الوقائع ويخرِّجُها على نصوص إمامه.

وتُسمَّى أقوالُ مُجتهد المذهب: «بأصحاب الوجوه».

قال ابن الصلاح: «ويتخذ أصُولَ نُصُوص إمامه أصولًا يَستنبط مِنها نَحو ما يَفعَله المستقلُّ بنصوص الشّارع... وهَذِه صفة أصحاب الوُجُوه والطرق في المَذهَب وعلى هذه الصّفة كانَ أئِمّة أصحابنا أو أكثَرهم ومن كانَ هَذا شَأنه، فالعامل بفتياه مُقلِّد لإمامه، لا لَهُ، لأنّ مُعوَّله على صِحة إضافة ما يَقُوله إلى إمامه؛ لعدم استقلاله بتصحيح نسبته إلى الشّارع، والله أعلم»(٢).

<sup>(</sup>۱) فتاوى ابن الصلاح (ص۳۱). (۲) فتاوى ابن الصلاح (ص۳۲).

قال إمام الحرمين في وصفه: «من كان فقية النفس، متوقّد القريحة، بصيرًا بأساليب الظنون، خبيرًا بطُرُق المعاني في هذه الفنون، ولكنه لم يبلُغ مبلَغ المُجتهِدِين؛ لقُصورِه عن المبلغ المقصود في الآداب، أو لعَدَم تبحُّرِه في الفن المترجَم بأصول الفقه ـ على أنه لا يخلو عن قواعدِ أصولِ الفقه الفقيه المَرموق والفَطِن في أدراج الفقه ـ وإن كان لا يستقل بنظم أبوابه، وتهذيب أسبابه، فمثل هذا الفقيه إذا أحاط بمذهب إمام من الأئمة الماضين، وذلك الإمام هو الذي ظهر في ظنِّ المستفتين أنه أفضل المقدمين الباحثين، فما يجده منصوصًا من مذهبه ينهيه ويؤديه، ويلحق بالمنصوص عليه ما في معناه»(١).

ومن أصحاب هذه الطبقة: البُوَيطي، والربيعُ المُرادي، والأنماطي، وابنِ سُرَيج، والمَروزي، والقَفّال الشاشي، والإصطخري، وابنِ خيران، وابن أبي هُرَيرة، والصيرَفي، وغيرهم...

ولمعرفة أصحابِ الوُجوه بأوسَع من ذلك راجع كتاب «الاجتهاد وطبَقات الشافعِيِّين المجتهدين» للشيخ محمد حسن هيتو.

#### الطبقة الرابعة : مجتهد الفتوى والترجيح

وهو أقلُّ مرتبةً من أصحاب الوجوه، لكنّه لا بد أن يكون فقيه النفس، حافظًا للمذهب، عارفًا بأقوال الأصحاب مُدرِكًا لتعليلاتهم، يتمكن من تحرير المسائل وتقريرها.

قال ابن الصلاح عنه: «ألّا يبلغ رُتبة أئِمّة المذاهب أصحاب الوُجُوه والطرق، غير أنه فقِيه النفس حافظٌ لمَذهَب إمامِه عارِف بأدلته قائِم بتقريرها وبنصرته يصور

<sup>(</sup>١) غياث الأمم في التياث الظلم (ص٤٢٤).

أصول المذهب الشافعي

ويجرِّد ويمهِّد ويُقرِّر ويوازن ويرجِّح، لكنه قصَرَ عَن دَرَجة أُولَئِكَ... وهَذِه صفة كثير من المُتأخِّرين إلَى أواخِر المِئة الرّابِعة من الهِجرة المُصنِّفين الَّذين رَتَّبوا المَذهَب وحرَّرَوه وصنفوا فِيهِ تصانيف بها مُعظمُ اشتغال النّاس اليَوم، ولم يلحقُوا بأرباب الحالة الثّانِية فِي تَخريج الوُجُوه وتمهيد الطّرق فِي المَذهَب»(۱).

ومن أصحاب هذه الطبقة: الإمام الرافعي، والإمام النووي.

الطبقة الخامسة : نُظّار في ترجيح ما اختلف فيه الشيخان وأضرابهم(٢)

وهذه الطبقة بين مجتهدي الفتوى والترجيح، وبين حفظة الفقه وحملته؛ فأئمة هذه الطبقة لا يمكِن عَدُّهم من حَفظة الفقه ونقلته؛ لنظرهم في أقوال الشيخين وكلام الأصحاب والترجيح بينهم فيما يُوافِقُ قواعد المذهب ونصوص الإمام، وذكر الوجوه والفروق والأشباه والنظائر، فلهم الفضل في جمع الأقوال وترتيبها، وتحقيق المسائل وتحريرها وتنقيحها.

ومن أصحاب هذه الطبقة (۳): ابن الرِّفعة (ت ۱۷هـ)، والقَمولي (ت۷۲۷هـ)، وتاج الدين الشُبكي (ت۷۷۱هـ)، وجمالُ الدين الإسنويّ (ت۷۷۷هـ)، وشهابُ الدين الأذرَعي (ت۷۸۳هـ)، وبَدرُ الدين الزركَشي (ت٤٩٧هـ)، وجلال الدين المَحَلِّي الأذرَعي (ت٣٨٩هـ)، وشيخُ الإسلامِ زَكريا الأنصاري (ت٣٢٩هـ)، وشَهابُ الدينِ الرملي (ت٧٦هـ)، والخَطيبُ الشِّربيني (ت٧٧٩هـ)، والشِّهابُ ابنُ حَجَر الهَيتمِيّ (ت٧٧٩هـ)، وشمس الدين الرملي (ت٤٠٠هـ).

<sup>(</sup>۱) فتاوي ابن الصلاح (ص٣٦).

<sup>(</sup>٢) زاد هذه الطبقة العلامة الشيخ علي بن عبد الرحيم باكثير، في كتابه: «القول الأمل في العمل بشهادة الأمثل فالأمثل»، ولم يُطبَع بعد.

<sup>(</sup>٣) المعتمد عند الشافعية لمحمد عمر الكاف (ص٩٢-٩٤).

الطبقة السادسة : حُفّاظ المذهب ونقلته

وهي الطبقة التي تلي أصحاب الفتوى والترجيح، وهم حفظة المذهب ونقلته؛ ولا بدَّ أن يكون فقيه النفس ومطَّلِعًا على المسائل الفقهية متمرِّسًا بها ويتمكن من استحضار الأشباه والنظائر وإبداء الفروق والموانع.

قال ابن الصلاح: «أن يقوم بحفظ المذهب ونقله وفهمه في واضحات المسائِل ومشكلاتِها غير أن عنده ضعفًا في تقرير أدلّتِه وتحرير أقيسَتِه، فهذا يعتمد نقلُه وفتواه به فيما يحكيه من مسطوراتِ مَذهبه من منصوصات إمامِه وتفريعاتِ أصحابِه المجتَهدين في مذهبه وتخريجاتِهم، وأما ما لا يَجِدُه مَنقُولًا في مذهبه، فإن وَجَد في المنقُول ما هذا في معناه بحيثُ يُدرِكُ من غير فَضلِ في مذهبه، فإن وَجَد في المنقُول ما هذا في معناه بحيثُ يُدرِكُ من غير فَضلِ في وَتَامَّلُ أنه لا فارقَ بينهما، كما في الأمة بالنّسبة إلى العبد المنصُوص عليه في إعتاق الشريك جاز له إلحاقة به والفتوى به.

وكذلك ما يُعلَم اندراجه تحت ضابط منقول مُمهَّد في المذهب، وما لم يكن كذلك فعليه الإمساك عن الفتيا منه، ومثل هذا يَقع نادرًا في مثل الفَقيه المذكور إذ يبعد كما ذكر الإمام أبو المَعالِي الجُوينِيِّ أن تَقع واقعةٌ لم يُنَصَّ على حُكمِها في المذهب، ولا هي في معنى شيء في المَنصُوص عليه فيه من غير فرق ولا هي مندرجة تَحت شَيء من ضوابط المذهب المُحرَّرة فيه، ثمَّ إن هذا الفقيه لا يكون إلّا فقيه النفس»(١).

من أصحاب هذه الطبقة: الشيخ الباجوري، والبُجَيرمي، والكُردي، وزيني دَحلان، ونَوَوي الجاوي، وسليمان الجمل، وعبد الحميد الشرواني، وغيرهم.

<sup>(</sup>١) فتاوي ابن الصلاح (ص٣٦).

أصول المذهب الشافعي

#### المبحث الثاني شروط الاجتهاد

الاجتهاد لغة: مصدر من الجَهد، بالفتح والضم، وهو: الطاقة والمشقة، واجتهد في الأمر بذَل وُسعَه وطاقتَه في طلبه؛ ولذلك يقال: اجتهد في حَمل الصخرة، ولا يقال: اجتهد في حَمل الخَردلة(١).

والاجتهاد اصطلاحًا: استفراغُ الفقيه الوُسعَ لتحصيلِ ظَنِّ بحُكم شرعي (٢). والمراد باستفراغ الوُسع: أن يبذُلَ الوُسعَ في طلب الحكم؛ قال الإمام الغزالي: والاجتهادُ التامُّ أَن يبذُلَ الوُسعَ في الطلب بحيث يُحِسُّ من نفسه بالعَجز عن مزيد طلب (٣).

والمراد بتحصيل ظَنِّ: إنما هو لبيان أن المُجتهَد فيه الظنيات، لا القطعيات. والمراد بحكم شرعي: ليُخرِج غيرَه من الحِسِّيّات والعقليات. فشروط الاجتهاد (٤٠):

١- أن يكون عاقلًا؛ فلا يُعتدُّ بكلام المجنون، وأما ما قاله قبل جُنونه فإنه يُعتَدُّ به، وكذلك لو زال جُنونُه، وعادت إليه ملكتُه، فإنه يُقبَل منه.

٢- بالغًا؛ فلا يُقبَل كلام الصبيّ؛ لعدم اكتمال ملكاته العقلية.

<sup>(</sup>١) المصباح المنير (١: ١١٢). (٢) شرح المحلى على ٦ الجوامع (٢: ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) المستصفى، للغزالي (ص٢٤٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح المحلي على جمع الجوامع (٢: ٢٢٤)، والمستصفى للغزالي (ص٤٢٣)، وغياث الأمم في التياث الظلم للجويني (ص٠٠٤)، والمجموع شرح المهذب (١: ٤٢).

٣- عَدلًا؛ وهي ملَكةٌ تحمِلُ صاحبَها على اجتناب الكبائر والإصرار على الصغائر، وتغلِبُ طاعاتُه معاصيه؛ فالعدالةُ شرط في قبول قول المُجتهِد والعمل به، وليست شرطًا في بلوغ رتبة الاجتهاد.

٤- فقيه النفس؛ وهو أن يَبلُغَ مرحلةً من فَهم النصوص، ودقة الاستنباط، وحضور البديهة، والقدرة على التمييز بين المتشابه من الفروع بإبداء الفروق والموانع، والجمع بينها بالعلل والأشباه والنظائر، بحيث تصبح هذه الأمور ملكة قائمة في نفسه.

٥-العلم بالقرآن الكريم؛ فلا بدّأن يعرِفَ الناسخَ والمنسوخ، والعامَّ والخاصَّ، والمُطلَق والمُقيَّد، وأسبابَ النزول والظاهر والنصَّ، والمُجمَل والمُبيَّن، وغير ذلك، ولا يشترط أن يكون حافظًا لكتاب الله.

قال الإمام الغزالي: «أما كتاب الله عز وجل فهو الأصل، ولا بد من معرفته، ولنخفف عنه أمرين: أحدهما: أنه لا يُشترَط معرفة جميع الكتاب، بل ما تتعلق به الأحكام منه وهو مقدار خمس مئة آية. الثاني: لا يُشترَط حِفظُها عن ظَهر قلبه، بل أن يكون عالمًا بمواضعها بحيث يَطلُب فيها الآية المُحتاجَ إليها في وقت الحاجة»(١).

7- العلم بالسنة النبوية؛ فلا بُدَّ من معرفة العام والخاص، والمُطلَق والمُقيَّد كما ذكرنا في الفقرة السابقة.

قال إمام الحرمين الجويني: «والثالثة ـ معرفة السنن، فهي القاعدة الكبرى؛ فإن معظم أصول التكاليف متلقًى من أقوال الرسول عليه وأفعاله وفنون أحواله،

<sup>(</sup>١) المستصفى للغزالي (ص٣٤٣).

ومُعظَم آي الكتاب لا يستقِلّ دون بيان الرسول.

ثم لا يتقرَّرُ الاستقلال بالسُّنَن إلا بالتبحُّر في معرفة الرجال، والعلم بالصحيح من الأخبار والسقيم، وأسباب الجرح والتعديل، وما عليه التعويل في صفات الأثبات من الرواة والثقات، والمُسنَد والمُرسَل، والتواريخ التي تترتب عليها استبانة الناسخ والمنسوخ.

وإنما يجب ما وصفناه في الأخبار المتعلقة بأحكام الشريعة، وقضايا التكليف، دون ما يتعلَّقُ منها بالوعد والوعيد، والأقاصيص والمواعظ»(١).

٧- معرفة اللغة العربية؛ قال الإمام الجويني: «إن الصفات المعتبرة في المفتي سِتُّ: أحدها: الاستقلال باللغة العربية؛ فإن شريعة المصطفى عَلَيْ مُتلَقّاها ومُستَقاها الكتاب والسنن، وآثار الصحابة ووقائعهم، وأقضيتهم في الأحكام، وكُلُّها بأفصح اللغات وأشرف العبارات، ولا بد من الارتواء من العربية، فهي الذريعة إلى مدارك الشريعة»(٢).

٨ـ معرفة مسائل الإجماع؛ فيُشترَط في المُجتهِد أن يكون عالمًا بمسائل الإجماع؛ لكيلا يفتي بخِلافِها فيكون خارقًا للإجماع.

9- معرفة أصول الفقه؛ وهذا الشرط من أهم الشروط؛ لأنه أساس الاجتهاد ورُكنُه وشَرطُ الاستنباط، فبه يُعرَف العام من الخاص، والمُطلَق من المُقيَّد، والمُجمَل من المُبيَّن، ومَدلولات الخِطاب من الأمر والنهي وحقيقة الخبر، وضابط الإجماع والقياس، وبه يُعرَف القياسُ الصحيح من الفاسد، وما يجب تقديمُه عند تعارض الأدلة.

<sup>(</sup>۱) الغياثي، للجويني (ص٤٠١). (٢) الغياثي، للجويني (ص٤٠٠).

ونختم بكلام إمامنا الشافعي رضي الله عنه: «ولا يَقيسُ إلا مَن جمَع الآلةَ التي له القياسُ بها، وهي العلمُ بأحكام كتاب الله: فرضِه، وأدبِه، وناسخِه، ومنسوخِه، وعامِّه، وخاصِّه، وإرشاده.

ويَستدلّ على ما احتمَل التأويلَ منه بسُنَن رسول الله، فإذا لم يجِد سُنّة فبإجماع المسلمين، فإن لم يكن إجماعٌ فبالقياس.

ولا يكون لأحد أن يقيس حتى يكون عالمًا بما مَضى قَبلَه من السُّنَن، وأقاويل السلف، وإجماع الناس، واختلافهم، ولسان العرب.

ولا يكون له أن يقيس حتى يكون صحيح العقل، وحتى يفرِّق بين المشتبه، ولا يَعجَلَ بالقول به دون التثبيت، فأما مَن تمَّ عقله، ولم يكن عالمًا بما وصفنا، فلا يحلُّ له أن يقول بقياس، وذلك أنه لا يعرِفُ ما يقيس عليه، كما لا يحِلُّ لفَقيهٍ عاقلِ أن يقول في ثمَن درهم ولا خِبرة له بسوقه.

ومن كان عالمًا بما وصَفنا بالحفظ لا بحقيقة المعرفة؛ فليس له أن يقول أيضًا بقياس؛ لأنه قد يذهب عليه عَقل المعاني.

وكذلك لو كان حافظًا مقصِّرَ العقلِ، أو مقصِّرًا عن علم لسان العرب؛ لم يكن له أن يقيس من قِبَلِ نقصِ عقله عن الآلة التي يجوز بها القياس، ولا نقول: يَسَع \_ هذا والله أعلم \_ أن يقول أبدًا إلا اتباعًا ولا قياسًا»(١).



<sup>(</sup>١) الرسالة، للشافعي (ص٩٠٥).

# المبحث الثالث حكم الأخذ من الكتاب والسنة لمن لم يبلغ درجة الاجتهاد

إنّ من أعظم الآثام والمَصائب في دين الله تعالى القولَ والفتوى بغير علم، والجُرأة على الله ورسوله بحيث إنّ أحدنا يقرأ آيةً في كتاب الله أو نصَّ حديث لرسول الله على الله ويخفّ كتاب الله وشيئًا من أحاديث رسول الله فيقول: قال الله تعالى كذا، وقال رسول الله كذا؛ فيُحلِّلُ ويُحرِّمُ بناءً على ما قرأه، وهذا من أعظم الضلال في دين الله تعالى، فكيف يجتهِدُ؟ وماذا يقول؟ وعلامَ يبني؟

فالله سبحانه وتعالى جعل لهذا الدين عُلماءَ وأوجب طاعتَهم، فقال سبحانه: ﴿ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩].

قال ابن عباس: «طاعة الله اتباعُ كِتابِه، وطاعةُ الرسول اتباع سُنّتِه، وأولي الأمر منكم، قال: العلماء حيث كانوا وأين كانوا»(١).

وقال عَيْكِيَّ: «مَن قال في القُرآنِ بغيرِ عِلمِ فليتبوَّأ مَقعَدَهُ مِنَ النَّارِ»(٢).

قال المُلّا عَلي القاري: أي: مَن تكلّم «في القرآن» أي: في معناه، أو قراءته برأيه، أي: من تِلقاءِ نَفسِه من غير تتبُّع أقوالِ الأئمةِ مِن أهل اللغة والعربية

<sup>(</sup>١) الفقيه والمتفقه، للخطيب البغدادي (ص١٢٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي، أبواب تفسير القرآن (٥: ١٩٩) حديث رقم (٢٩٥٠).

المُطابِقة للقواعد الشرعية، بل بحسب ما يقتضيه عَقلُه أو بحسب ما يقتضيه ظاهر النقل «فليتبوَّأ مَقعَدَه من النار»(١).

وقال سيدنا أبو بكر الصديق رضي الله عنه: «أيُّ سماءٍ تُظِلُّني، وأيُّ أرضٍ تُقِلُّني إذا قلتُ في كتاب الله ما لا أعلم»(٢).

فهذه النصوص تدلُّ على حرص الأئمة على النصوص الشرعية وتعظيم حرمتها في الاستنباط والفتوى، فهم رضي الله عنهم لم يقولوا بآراء نابعة من هواهم حاشاهم عن ذلك، بل كان طريقُهم العلمَ وحرصَهم على الدين، ينفُون عنه تحريفَ الغالين، وإبطال المبطلين، وتأويل الجاهلين.



<sup>(</sup>١) مرقاة المفاتيح، لملا على القاري (١: ٣٠٩).

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة (٦: ١٣٦).

# المطلب الأول تقسيم الناس في معرفة الأحكام الشرعية

اعلم أنّ العلماء قسَّموا من يريد أخذ الأحكام من الكتاب والسنة إلى صِنفَين: الأول: المُجتهد: وهو من قامت بهم أدوات الاجتهاد وهو أن يكون عالمًا بالعربية؛ من النحو، والصرف، والبيان، والمعاني، وعالمًا بقواعد تفسير النصوص، وعارفًا بالناسخ والمنسوخ، ومواطن الإجماع، وغير ذلك، فهذا يجب عليه استنباط الأحكام من الكتاب والسنة ولا يجوزُ له تقليدُ أحَد.

والثاني: المُقلِّد، ويُسمَّى العامِّي: وهو كلُّ مَن لا يتمكَّن من إدراك الأحكام الشرعية من الأدلة، ولا يعرف طُرُقَها؛ فهذا يجب عليه أن يسأل أهل العلم.

يقول الحافظ ابن عبد البَرّ المالكي بعد أن ذمَّ التقليد وأهله: «وهذا كله لغير العامة؛ فإن العامّة لا بدَّ لها من تقليد علمائها عند النازلة تنزِلُ بها؛ لأنها لا تتبين موقع الحُجّة، ولا تصل لعدَمِ الفَهم إلى علم ذلك؛ لأنّ العِلمَ درجاتُ لا سبيل منها إلى أعلاها إلا بنيلِ أسفلِها، وهذا هو الحائلُ بين العامّة وبين طلب الحجة، والله أعلم، ولم تختلف العلماء أن العامة عليها تقليدُ علمائها، وأنهم المُرادون بقول الله عز وجل: ﴿فَشَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكُرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣] وكذلك لم يختلف العلماء أن العامة لا يجوز لها الفتيا، وذلك \_ والله أعلم \_ لجهلها بالمعاني التي منها يجوز التحليل والتحريم والقول في العلم»(١).

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله، لابن عبد البر (٢: ٩٨٨).

# المطلب الثاني الأدلة في حرمة استنباط العامي الأحكام من الكتاب والسنة مباشرة

\_قال الله تعالى: ﴿فَسَّلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].

فهذه الآية أمرٌ لمن لا يعلم الحُكمَ ولا دليلَه باتباع مَن يعلمُ ذلك وهم العلماء المجتهدون.

- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَآفَةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآيِفَةُ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓاْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحُذَرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].

فقد نهى الله تعالى أن ينفِرَ الناسُ كافّة للغزو والجهاد، وأمَرَ ببقاء طائفة منهم يتفرغون للتفقُّه في دين الله حتى إذا رجعوا إليهم وجدوا فيهم من يفتيهم في بيان حكم الله عز وجل من الحلال والحرام.

يقول الإمام المُفسِّر القُرطُبي في معنى الآية: «فليخرج فريق منهم للجهاد، وليَقُم فريق يتفقهون في الدين ويحفظون الحريم، حتى إذا عاد النافرون أعلَمهم المُقيمون ما تعلموه من أحكام الشرع»(١).

- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٰۤ أُوْلِى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمۡ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَشْتَنْبِطُونَهُ ومِنْهُمُ ﴾ [النساء: ٨٣].

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي (٨: ٢٩٣).

قال الإمام الثعلبي: «وَلَو رَدُّوهُ، يعني: أمورهم في الحلال والحرام ﴿إِلَى الرَّسُولِ﴾ في التصديق به والقَبول ﴿وَإِلَىٰ أُوْلِى الْأَمْرِ مِنْهُمُ ﴾ يعني: حَمَلة الفِقه والحكمة ﴿لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ ومِنْهُمُ ﴾ يعني: الذين يفحصون عن العلم »(١).

ـ أننا لو منعنا التقليد في فروع الشريعة الإسلامية لاحتاج كلُّ واحد منا أن يتعلم العربية من النحو والصرف والمعاني وقواعد أصول الفقه وغير ذلك من العلوم، وفي إيجاب ذلك قطعٌ عن المعايش وهلاكِ الحَرثِ والماشية.

وما دلَّ عليه الإجماع من أنّ أصحاب رسول الله على كانوا يتفاوتون في العلم، ولم يكُن جَميعُهم أهلَ فُتيا، ولا كان الدين يُؤخَذ عن جميعهم، بل كان فيهم المُجتهِدُ وهم قِلّة، وفيهم المقلد وهم الكثرة الغالبة. يقول الإمام الغزالي مستدلًّا على أن العامي ليس له إلا التقليد: «ونستدل على ذلك بمسلكين: أحدهما: إجماع الصحابة فإنهم كانوا يفتون العوامَّ ولا يأمرونهم بنيل درجة الاجتهاد، وذلك معلوم على الضرورة والتواتر من علمائهم وعوامهم»(٢).



<sup>(</sup>١) الكشف والبيان عن تفسير القرآن، للثعلبي (٣: ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) المستصفى للغزالي (٢: ٤٦٦).

## المطلب الثالث الشواهد على أن الصحابة الكرام رضي الله عنهم لم يعتمدوا على مجرد ظواهر القرآن والسنة

قال الله تعالى: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوۤاْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ ٱللَّهِۚ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ [المائدة: ٣٨].

أطلق الله سبحانه وتعالى في هذه الآية لفظ السارق وعمَّمه في جميع الظروف والأحوال؛ فظاهرُ الآية أنَّ كلَّ سارق تُقطَع يدُه، سواء كانت السرقة بمال قليل أو لا، من حِرز مِثلِه سرق أو لا، لكن جاءت السنةُ النبوية، وبيَّنت مقدارَ النصاب الذي تُقطع فيه اليد وبينت اشتراط الحرز.

وفي عام المجاعة في عهد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه، أصاب الناسَ القحطُ والجوعُ، فقال: «لا يُقطَعُ فِي عِذقٍ، ولا فِي عام سَنةٍ» (١) أي: عام المَجاعة. ولما سَرَق غِلمانُ لحاطبِ بن أبي بَلتَعة ناقةً لرجلٍ فأتي بهم إلى عمرَ بن الخطاب، لم يقطع أيديهم، وقال لعبد الرحمن بن حاطب: «أما والله لولا أنّي أظُنُ أنكم تستعمِلونَهم، وتجيعونهم، حتى لو أنّ أحدَهم يجد ما حرَّم الله عليه لأكله؛ لقطعتُ أيديهم، ولكن والله إذ تركتُهم لأغرِّمنَّك غرامةً توجِعُكَ». ثم قال للمُزني: كم ثمنها؟ قال: «كنت أمنعها من أربع مئة» قال: أعطِه ثمان مئة (٢).

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة (٥: ٢١٥). (٢) مصنف عبد الرزاق الصنعاني (١٠: ٢٣٨).

\_قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُوَّلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةَ مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٠].

ظاهر الآية الكريمة أنّ الله سبحانه وتعالى جعل للمُؤلَّفة قلوبُهم سَهمًا من الركاة الصدقة وهي الزكاة، وكان رسولُ الله ﷺ يُعطي المؤلَّفة قُلوبُهم سهمًا من الزكاة وهم: جماعةٌ ضعفاء النية في الإسلام فكان يعطيهم لتقوية نيتهم، ومنهم شريف في قومه يُرجَى بحُسنِ إسلامه إسلامُ نظائره.

لكن سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه لم يعطهم من الزكاة، وقال: قد أعزَّ الله الإسلام بحمد الله، فأغناه عن أن يتألف عليه رجال(١).

\_قال الله تعالى: ﴿وَٱعۡلَمُوٓاْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ و وَلِلرَّسُولِ وَلِيَّرُولِ وَلِيَّرُولِ وَلِيَّرُ وَالْمَسَاكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ﴾ [الأنفال: ٤١].

ظاهر الآية الكريمة أنّ ما غنمه المسلمون من الكفار بسبب الحرب أن تُقسَّم الغنيمة بينهم؛ وكان النبي عَلَيْ يقسِّمُ الغنائم بين المجاهدين فيجعل ٨٠٪ منها للمجاهدين، ويترك ٢٠٪ فيصرفها في مصالح المسلمين العامة.

وفي عهد سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه فُتِحت أراضي العراق وغيرها من البلاد، فطالب بعض الفاتحين أن تُقسَّم أراضي سواد العراق كما تقسم الغنائم، فكان رأيُ عمر بن الخطاب وعثمان وعليٍّ وطلحة ومعاذ بن جبل ألّا تُقسَّم الأراضي، وبقاءها في أيدي أصحابها، مع فرض الخراج عليهم(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (٨: ١٨١).

<sup>(</sup>٢) الخراج لأبي يوسف (ص٥٥).

-أخرج الإمام مسلم في صحيحه عن أبي مُلَيكة، قال: تُوفِيّت ابنةٌ لعُثمان بن عفان بمكة، قال: فجئنا لنشهدها، قال: فحضرها ابن عمر، وابن عباس، قال: وإني لجالس بينهما، قال: جلست إلى أحدهما، ثم جاء الآخر فجلس إلى جنبي، فقال عبد الله بن عمر لعمرو بن عثمان: وهو مواجهه، ألا تنهى عن البكاء، فإن رسول الله ﷺ، قال: «إنّ المَيّتَ ليُعذّبُ ببُكاءِ أهلِه عليه» (١).

قال ابن عباس رضي الله عنهما: فلما مات عمر رضي الله عنه، ذكرت ذلك لعائشة رضي الله عنها، فقالت: رحم الله عمر، والله ما حدَّث رسول الله عليه «إن الله ليُعذِّبَ المُؤمِن ببكاءِ أهلِه عليه»، ولكن رسول الله عليه قال: «إنّ الله ليَزيدُ الكافرَ عذابًا ببكاءِ أهلِه عليه»، وقالت: حَسبُكُم القرآن: ﴿وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزُرَ لَيْزِدُ وَازِرَةٌ وِزُرَ وَالله هو أضحك أُخْرَى ﴾ [الأنعام: ١٦٤]، قال ابن عباس رضي الله عنهما عند ذلك: «والله هو أضحك وأبكى» قال ابن أبي مليكة: «والله ما قال ابن عمر رضي الله عنهما شيئًا»(٢).

قال الحافظ ابن حجر: «وقد جمع كثيرٌ من أهل العلم بين حديثَي عُمَر وعائشة بضُروب من الجَمع: أولها طريقة البخاري كما تقدَّم توجيهُها؛ وهي: إذا كان النوحُ من سُنته.

ثانيها: وهو أخصُّ من الذي قبلَه ما إذا أوصى أهلَه بذلك، وبه قال المُزَني وإبراهيمُ الحَربيُّ وآخرون من الشافعية وغيرهم، حتى قال أبو الليثِ السمَرقَندي: إنه قول عامة أهل العلم، وكذا نقلَه النوويُّ عن الجمهور قالوا: وكان معروفًا للقدماء...»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، باب الميت يُعذب ببكاء أهله عليه (٢: ٠٤٠) حديث رقم (٩٢٨).

<sup>(</sup>٢) البخاري، كتاب الجنائز (٢: ٧٩)، حديث رقم (١٢٨٨).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري لابن حجر (٣: ١٥٤).

أصول المذهب الشافعي

#### المبحث الرابع اتباع المذاهب الأربعة

جرى عملُ جماهيرِ الأمة الإسلامية بعد استقرار تدوين الفقه على التزام المذاهب الفقهية الأربعة: مذهب الإمام أبي حنيفة، والإمام مالك، والإمام الشافعي، والإمام أحمد، رضي الله عنهم أجمعين.

كما قال صاحب «الزبد»:

والشّافِعِي ومالكٌ نعمانُ وأحمدُ بنُ حَنبَلٍ سُفيانُ وَغَيرُهم من سائِر الأئِمّه على هدًى والإختِلافُ رَحمَه (١)

فاتباع المذاهب الأربعة هو عين اتباع الكتاب والسنة، وأقوال الأئمة لم تخرج عن الكتاب والسنة فأقوالهم مأخوذة ومُستَنبَطة من الكتاب والسنة، إما عن طريق القياس أو عن طريق الدلالات كالعامِّ والخاصِّ، والمُجمَل، والمبَيَّن، وفحوى الخطاب، ودليل الخطاب، وغير ذلك.

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي في رسالته القَيِّمة «الرد على من اتبع غير المذاهب الأربعة»: فاقتضت حكمة الله سبحانه أن ضبط الدينَ وحَفِظه بأن نصَّبَ للناس أئمة مجتمعًا على علمهم ودرايتهم وبلوغهم الغاية المقصودة في مرتبة العلم بالأحكام والفتوى من أهل الرأي والحديث.

<sup>(</sup>١) صفوة الزبد، لابن رسلان، البيتان: (٣٧، ٣٨).

فصار الناس كُلُّهم يُعوِّلون في الفتاوى عليهم ويرجِعون في معرفة الأحكام اليهم، وأقام الله من يضبِط مذاهبَهم ويحرِّرُ قواعِدَهم حتى ضُبِط مذهبُ كُلِّ إمام منهم وأصولُه وقواعدُه وفُصولُه، وكان ذلك من لطف الله بعباده المؤمنين، ومن جملة عوائدِه الحسنةِ في حفظ هذا الدين، ولو لا ذلك لرأى الناس العجب العجاب. انتهى (١).



<sup>(</sup>١) الرد على من اتبع غير المذاهب الأربعة لابن رجب (ص٢٦).

أصول المذهب الشافعي

## المبحث الخامس حكم تقليد أقوال الصحابة والتابعين

ويُعبَّر عن هذه المسألة بحُكم الخُروجِ عن المذاهب الأربعة، سواء كان باتبّاع أحدِ أقوال الصحابة أو أحدِ أقوال التابعين رضي الله عنهم.

فذهب جمهور العلماء إلى أنه لا يجوز تقليد أقوال الصحابة أو التابعين إلا بشروط وضوابط، ستأتي في كلام ابن حجر الهيتمي.

#### وأسباب عدم تقليد أقوال الصحابة والتابعين مباشرة:

\_ لأنّ أقوالَ الصحابةِ والتابعين لم تُحفَظ، ولم تُدوّن كما حُفِظَت ودُوِّنت المذاهب الأربعة؛ وإنما نُقلِت بعض المسائل المُفرَدة عنهم، ولم تعرف قيودها واستثناءاتها؛ فأورث ذلك عدم الثقة باتصالها بأربابها، واحتمال اللبس في فهم المراد.

ـ ولأن الخروج عن المذاهب الأربعة يؤدي إلى الفوضى في الآراء وخصوصًا في القضاء والإفتاء.

\_وأنّ المذاهب الأربعة توالى عليها التدوين والتحرير والتنقيح من أصحاب كل مذهب في كل من الأزمنة والأمكنة؛ فأصبح كل مذهب من المذاهب الأربعة عبارة عن مدرسة عظيمة.

قال العلامة ابن خلدون: «ووقف التقليد في الأمصار عند هؤلاء الأربعة،

ودرَسَ المُقلِّدون لمن سواهم، وسد الناس باب الخلاف وطُرُقه لما كثر تشعُّب الاصطلاحات في العلوم، ولما عاق عن الوصول إلى رتبة الاجتهاد، ولما خشي من إسناد ذلك إلى غير أهله، ومن لا يوثق برأيه ولا بدِينه، فصرَّحوا بالعجز والإعواز، وردوا الناس إلى تقليد هؤلاء، كل من اختصَّ به من المقلِّدين، وحظروا أن يتداول تقليدُهم لما فيه من التلاعب، ولم يبق إلا نقلُ مذاهبهم، وعمل كل مُقلِّد بمَذهبِ مَن قلَّده منهم بعد تصحيح الأصول واتصال سندها بالرواية، لا محصول اليوم للفقه غير هذا.

ومدعي الاجتهاد لهذا العهد مردودٌ منكوص على عَقِبِه مهجورٌ تقليدُه، وقد صار أهلُ الإسلام اليوم على تقليدِ هؤلاء الأئمة الأربعة»(١).

وقال الإمام النووي: «وليس له التمذهُبُ بمذهب أحد من أئمة الصحابة رضي الله عنهم وغيرهم من الأولين، وإن كانوا أعلَم وأعلى درجةً ممَّن بعدَهم؛ لأنهم لم يتفرغوا لتدوين العلم وضَبطِ أصوله وفروعه، فليس لأحد منهم مذهَبُ مهذَّبُ مُحَرَّرٌ مُقرَّرٌ؛ وإنما قام بذلك من جاء بعدهم من الأئمة الناحلين لمذاهب الصحابة والتابعين القائمين بتمهيد أحكام الوقائع قبل وقوعها الناهضين بإيضاح أصولها وفروعها؛ كمالك وأبي حنيفة وغيرهما.

ولما كان الشافعي قد تأخر عن هؤلاء الأئمة في العصر، ونظر في مذاهبهم نحو نظرهم في مذاهب مَن قَبلَهم؛ فسَبَرها وخبَرَها وانتقَدَها واختار أرجَحها ووجَد مَن قَبله قد كفاه مُؤنة التصوير والتأصيل فتفرغ للاختيار والترجيح

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون (ص٢٥٧).

والتكميل والتنقيح مع كمال معرفته وبراعته في العلوم وترجُّحِه في ذلك على من سبقه، ثم لم يوجد بعده من بلغ محله في ذلك كان مذهبه أولى المذاهب بالاتباع والتقليد، وهذا مع ما فيه من الإنصاف والسلامة من القدح في أحد من الأئمة جلي واضح إذا تأمَّله العامي قاده إلى اختيار مذهب الشافعي والتمذهب به»(١).

مسألة: إذا دُوِّن مذهب أحد الصحابة أو التابعين \_ غير الأربعة \_ وعُرِفَت سائرُ اعتباراتِه وضوابطه في المسألة، فهل يجوزُ تقليدُه؟

ذهب بعض العلماء إلى جواز تقليدهم في ذلك، لكن بضوابط وهي:

- \_ أن يصِحَّ النقلُ عن ذلك الإمام.
- \_ أن تُعلَم الشروط والضوابط في تلك المسألة.
- ـ وأن يكون التقليدُ في عمَل النفس، لا في الإفتاء والقضاء.
- ـ وألّا يكون القول شاذًّا كأن خالف نصًّا ظاهرًا أو إجماعًا أو قياسًا جليًّا.

وقد سُئل العالميّ الحمد بن حَجَر الهَيتَمي: عن تقليد العاميّ الأحد الأئمة المجتهدين غير الأربعة بعد تقرُّر مذاهبهم واشتهارها بما هو معلوم، هل يجوز ذلك أم لا؟ وإذا قُلتُم بعدم الجواز ماذا يلزمُ المُقلِّد لذلك المجتهد، وما حُكم عبادتِه على مقتضى ذلك الاجتهاد هل هي صحيحة أم لا؟ وإذا قُلتُم بعدم صحة عبادته هل يكون عاصيًا في ذلك حتى يجب عليه القضاء على الفور أم لا؟ وإذا قلتم بجواز التقليد لغير الأئمة الأربعة هل يشترط أن يُوافِقَ اجتهادُه أحد الأئمة حتى يكون التقليدُ له كأنّه تقليد لأحدهم أم لا؟ وهل يُشترَطُ نقل أحد الأئمة حتى يكون التقليدُ له كأنّه تقليد لأحدهم أم لا؟ وهل يُشترَطُ نقل

<sup>(</sup>١) المجموع شرح المهذب (١: ٥٥).

مذهب ذلك المجتهد متواترًا أم لا؟ وهل يشترط أن يكون مدوّنًا أم يكفي نقله على الألسنة؟

فأجاب نفعنا الله تعالى بعلومه وبركته بقوله: الذي تحرَّر أن تقليد غير الأئمة الأربعة ـ رضى الله تعالى عنهم ـ لا يجوز في الإفتاء ولا في القضاء، وأما في عمل الإنسان لنفسه فيجوز تقليدُه لغير الأربعة ممن يجوز تقليدُه، لا كالشيعة وبعض الظاهرية، ويُشترَط معرفته بمَذهَب المُقلد بنقل العَدل عن مثله، وتفاصيلُ تلك المسألة أو المسائل المقلَّد فيها، وما يتعلَّقُ بها على مذهب ذلك المُقلِّد، وعدم التلفيق لو أراد أن يضمَّ إليها أو إلى بعضها تقليدَ غير ذلك الإمام، لما تقرَّر أن تلفيق التقليدِ ممتنع؛ كتقليدِ مالك رحمه الله في عدم نجاسةِ الكلب، والشافعي رحمه الله في مسح بعض الرأس؛ فممتنع اتفاقًا، بل قيل: إجماعًا.

وإذا وُجِدت شُروط التقليد التي ذكرناها وغيرها مما هو معلوم في محله، فعبادات المُقلِّد ومعاملته المشتملة على ذلك صحيحة وإلا فلا، ويأثَمُ بذلك فيلزمه القضاء فورًا، ولا يشترط موافقة اجتهاد ذلك المُقلِّد لأحد المذاهب الأربعة، ولا نقل مذهبه تواترًا كما أشرت إليه ولا تدوين مذهبه على استقلاله، بل يكفي أخذُه من كتب المخالفين الموثوق بها المُعوَّل عليها، وكلام «جمع الجوامع» محمول على ما تقرَّر على أنه عند التحقيق لا يخالفه، والله سبحانه وتعالى أعلم» انتهى (۱).

وقال شهاب الدين النفراويُّ المالكي: «قال بعض المحققين: المعتمد أنه يجوز تقليدُ الأربعة، وكذا مَن عداهم ممن يُحفَظ مَذهبُه في تلك المسألة

<sup>(</sup>۱) فتاوي ابن حجر (٤: ۲۸۹).

ودُوِّن حتى عرفت شُروطُه وسائر معتبَراتِه، فالإجماع الذي نقله غير واحد كابن الصلاح، وإمام الحرَمَين، والقَرافي على مَنعِ تقليد الصحابة يُحمَل على ما فُقِد منه شرط من ذلك»(١).



<sup>(</sup>١) الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني، للنفراوي، (٢: ٣٥٦).

## المبحث السادس حكم التلفيق بين أقوال المذاهب

التلفيق: هو أن يركِّبَ الشخص قولين لإمامين، بحيث يتولَّد منهما قول لا يقول به أيُّ منهما.

#### أمثلة على ذلك:

ـ تَقليدُ الشافعي في مَسح بعض الرأس، ومالكٍ في طهارة الكلب في صلاة واحدة، فصلاته باطلة.

- وتقليدُ أبي حنيفة في عدم نَقضِ الوضوء بمَسِّ الأجنبية، وتقليد الشافعي في عدم نقض الوضوء بالفَصد، فصَلاتُه باطلة.

ـ وتقليد أبي حنيفة في النكاح بلا ولي، وتقليد مالك في النكاح بلا شُهودٍ، فالنكاح باطل لاتفاق الإمامين على بطلان هذه الصورة المُرَكَّبة.

قال العلامة حسن العطار: «فيُؤخَذ من مجموع ما ذكرناه جواز التقليد، وجواز تتبع الرُّخص، لا على الإطلاق، بل لا بدَّ من مراعاة ما اعتبره المجتهِدُ في المسألة التي وقع التقليدُ فيها مما يتوقَّف عليه صحتها كي لا يقع في حُكمٍ مُركَّب من اجتهادَين كما إذا توضَّا ومسَح بعض الرأس على مذهب الشافعي، ثم صلى بعد لمسٍ مُجرَّد عن الشهوة عند مالك على عدم النقض، وهذا عمل من منع التلفيق في التقليد، فإن معناه التلفيق في أجزاء الحُكم، لا في جزئيات المسائل كما نقلناه.

ونقل الإسنوي في «تمهيدِه» عن القَرافِيِّ في «شرح المحصول» أنه يُشترَط لجَوازِ تقليدِ مذهب الغير ألّا يكون مُوقِعًا في أمر يُجمِع على إبطالِه إمامُه الأول وإمامُه الثاني؛ فمَن قلّد مالكًا مثلًا في عدم النقضِ باللمس الخالي عن الشهوة، فلا بُدَّ أن يدَلِّكَ بدَنَه ويمسَحَ جميعَ رأسِه، وإلا فتكونُ صلاتُه باطلة عند الإمامين». انتهى (۱).



<sup>(</sup>١) حاشية العطار على شرح الجلال المحلى على جمع الجوامع (٢: ٢٤٢).

#### المبحث السابع حكم الانتقال بين المذاهب الفقهية

ليس ثَمّة ما يُلزِم المُقلَّد شرعًا بالتزام مذهب مُعيَّن من المذاهب الفقهية الأربعة فلا يَحيد عنه أبدًا، وليس ثَمّة ما يمنع المُقلِّد من الانتقال من مذهب لآخر، فله مثلًا أن يُقلِّد كلّ يوم مذهبًا من المذاهب الأربعة، وله أن يلتزم مذهبًا معينًا من المذاهب الأربعة فلا يحيد عنه أبدًا، بل هو الأفضل فلا يخرج عن مذهبه إلا لحاجة أو ضرورة، وهذا ما عليه عمل العلماء أتباع المذاهب الفقهية، وخيرُ شاهد على هذا «طبَقات الفُقهاء» في كل مذهب (۱)، وهذا لا يعني حُرمة التزام مذهب معين كما يدَّعيه بعضُهم ولا يخرج عنه أبدًا؛ لأنَ عدم وجوب الالتزام لا يستلزم حرمة الالتزام.

فقد سئل شيخ الإسلام ابن حجر الهيتمي عن شافعي يحرص على صبيً مميّز في التزام مذهب أبي حنيفة رضى الله تعالى عنه والتمسُّك به ويدرس به كتُب الحنفية، وإذا سُئِل شافعيٌّ عن التقليدِ بمَذهب، فهل عليه الأمرُ بالتزامِ مذهب إمامِه، أو يرشده إلى مذهب آخر؟

<sup>(</sup>۱) انظر في المذهب الشافعي: «طبقات الشافعية الكبرى» للسبكي. وفي المذهب الحنفي: «الجواهر المضية في طبقات الحنفية» لمحيي الدين القرشي. وفي المذهب المالكي: «ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك» للقاضي عياض. وفي المذهب الحنبلي: «ذيل طبقات الحنابلة» لابن رجب.

فأجاب نفعنا الله سبحانه وتعالى بعُلومِه بقَولِه: «الشافعي، وأبو حنيفة، ومالك، وأحمد، وسائر أئمة المسلمين على هدى من ربهم، فجزاهم الله تعالى عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء، وأكمله، وحشَرَنا في زُمرتِهم، وإذا كانوا كُلُّهم على هدى من الله سبحانه وتعالى، فلا حرَجَ على من أرشد غيره إلى التمسُّك بأيِّ مذهبٍ من المذاهب الأربعة، وإن خالَفَ مذهبَه واعتقاده؛ لأنه أرشده إلى حَقِّ وهدى.

وتدريسُ الشافعيِّ لكتُب غيرِ مَذهبِه لا يسوغ له إلا إن قرَأ ذلك الذي يدرسه على عالم موثوقٍ به من أئمة ذلك المذهب، هذا إن أريد به تدريس المعتمد في ذلك المذهب، وأما إن أريدَ منه مُجرَّد فَهم العبارة وتفهيمها، فهذا لا مَحذور فيه»(١).

وجاء في «الفواكه الدواني»: «قال الزناتي: يجوز تقليد المذاهب في النوازل والانتقال من مذهب إلى مذهب بثلاثة شروط: ألا يجمع بين المذهبين مثلًا على صفة تخالف الإجماع؛ كمن تزوج بغير صداق ولا ولي ولا شهود، فإن هذه الصورة لم يَقُل بها أحد. الثاني: أن يعتقد فيمن يقلد الفضل. الثالث: ألا يتبع رئحَص المَذاهِب»(٢).

وقال الإمام القرافي في «الذخيرة» نقلًا عن أحد العلماء: «يجوزُ تقليدُ المذاهب والانتقال إليها في كل ما لا يُنقَض فيه حكم الحاكم، وهو أربعة: ما خالَف الإجماع، أو القواعد، أو النص، أو القياس الجلي»(٣).

<sup>(</sup>١) الفتاوي الفقهية الكبرى، لابن حجر (٤: ٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) الفواكه للدواني، للنفراوي (٢: ٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) الفروق للقرافي (١:١٤١).

# المبحث الثامن حكم التعصب المذهبي

التعصُّب المذهبي: هو أن يعادي المقلد لمذهب ما ويُخاصِم كلَّ مَن خالَف مذهبه، وهذا التعصُّب قد ذمَّته الشريعة الإسلامية وذمَّه العلماء أيضًا أتباع المذاهب الأربعة.

ونسبة التعصب المذهبي المذموم لأتباع المذاهب الفقهية، وادعاء أنهم ينتصرون لأقوال أئمتهم على حساب الحق، وأنهم لا يقبلون الأدلة الشرعية من الطرف الآخر مما يَدُلُّ على عدم الإنصاف وقلة الاطلاع؛ فحقيقة هذه الدعوى أنها خاليةٌ عن النظر في البيت المذهبي المؤلف من المذاهب الأربعة وما هو شائع عندهم أنه لا محاباة في الدين لأيِّ أحد، وإن بلغ الغاية في الاجتهاد؛ وهذه من أعظم مزايا الأمة حتى لم يتركوا لقائل قولًا فيه أدنى دخل إلّا بيّنوه.

وإليك كلام الإمام الفقيه أحمد بن حجر الهيتمي: «عدَمُ المحاباة في الدين حتى لأكابرِ المُجتهدين هو دأبُ ساداتنا العُلَماء العاملين كما يعلَمُه مَن وقَف على «النهاية»(١) وأحاط بقولها: «هذه زَلةٌ مِن الشيخ» مع بُلوغِه في الاجتهاد والولاية الغاية، حتى قيل في ترجمته: لو جاز أن يبعث الله نبيًّا في زمن أبي مُحمّدٍ الجُوَيني لكان هو ذلك النبيَّ، ومن هنا قال بعض أكابر أئمتنا: إن عدَم

<sup>(</sup>١) يقصد كتاب «نهاية المطلب» لإمام الحرمين الجويني.

محاباة العُلماء بعضهم لبعض من أعظم مزايا هذه الأمة التي أعظم الله بها عليهم النعمة حيث حَفِظهم عن وصمة محاباة أهل الكتابين المؤدِّية إلى تحريف ما فيهما واندراس تينك المِلتَين، فلم يتركوا لقائل قولًا فيه أدنى دخل إلّا بيَّنوه ولا لفاعلٍ فعلًا فيه تحريف إلا قوّموه حتى اتضحت الآراء وانعدمت الأهواء، ودامت الشريعة الواضحة البيضاء على امتلاء الآفاق بأضوائها، وشفاء القلوب بها من الشريعة الواضحة من كيد الحاسدين، وسَفَه المُلحِدين، فضراعةً إليك اللهم أن تديم لها ذلك على توالي الأعصار، وأن تُؤيِّد أهلَها بدوام الجَلالة الباهرة والحفظ من الأغيار، إنّك الجَواد الكريم الرؤوف الرحيم»(۱).

#### بعض النماذج مِن استدراك علماء المذهب على إمامهم

الإمام الشافعي رجع عن مذهبه الذي كان في العراق ـ ويُسمَّى القديم ـ إلى مذهب آخر، وهو في مصر واستقرَّ عليه ـ ويُسمَّى الجديد ـ إلا أنّ أصحابه رجَّحوا بعض المسائل التي قالها في مذهبه القديم، وعَدُّوها هي الصواب، ومنها:

- ـ التثويب (الصلاة خير من النوم) في أذان الصبح، فالقديم استحبابه.
  - \_ جواز الصوم عن الميِّت.
  - ـ جواز اشتراط التحلُّل من الإحرام بسبب المرض.

#### بعض النماذج من استدراك التلاميذ على أشياخهم:

- قال العلامة المُليباري: «وسُنّ جلسة استراحة بقدر الجلوس بين السجدتين للاتباع - ولو في نفل - وإن تركها الإمام خلافًا لشيخنا»(٢). أي: الشيخ ابن حجر حيث يرى إن ترَك الإمامُ جلسةَ الاستراحة، فلا يُسَنُّ للمأموم الإتيانُ بها.

<sup>(</sup>١) الفتاوي الفقهية الكبرى، لابن حجر (٣: ٣٣).

<sup>(</sup>٢) فتح المعين بشرح قرة العين بمهمات الدين لزين الدين المليباري (ص١١٨).

- وقال المُليباري: «ومنه صلاةُ الأوابين وهي عشرون ركعة بين المغرب والعشاء، ورُوِيت سِتًا، وأربعًا، وركعتين وهما الأقل، وتتأدى بفوائت وغيرِها خلافًا لشيخنا»(١)، حيث يرى الشيخ ابن حجر أنها لا بدَّ لها من التعيُّن.

ـ قال الخطيبُ الشِّربينيُّ في «الإقناع»: «ومَن أقرَّ بمقتضى عقوبة لله تعالى كالزنا والسرقة وشرب الخمر، كان للقاضي أن يعرِّضَ له بالرجوع عما أقرَّ به، كأن يقول له في الزنا: لعلَّك فاخَذت، أو لَمِست، أو باشَرت. وفي السرقة: لعَلَّكَ أخذت من غير حِرزٍ. وفي الشُّربِ: لعلَّك لم تعلم أنَّ ما شَرِبتَه مسكرٌ "(٢).

قال القليوبي: «وللقاضي أن يعرِّضَ له بالرجوع جوازًا بعد الإقرار، وندبًا قبله؛ ليمتنع كما قاله شيخُنا، وفيه نظر من حيث فوات المال، بعدَم إقرارِه في الثانية. فراجعه»(٣).

فهذه بعض من النماذج، وهنالك أمثلةٌ كثيرة جدًّا، ولو تتبعنا ذلك في الكتب المذهبية لطال بنا المقام، وستجد مثل قولهم: «هذه زلةٌ من الشيخ»، «وفيه نظر»، «خلافًا لشيخِنا»، «قول شاذ»، «لا تغتَرَّ به»...إلخ. والله أعلم.



<sup>(</sup>١) فتح المعين بشرح قرة العين بمهمات الدين (ص١٦٦).

<sup>(</sup>٢) الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع، للخطيب الشربيني (٢: ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) حاشيتا قليوبي وعميرة (٤: ١٩٧).

#### المصادر والمراجع

- الأزهري، رفيق عبد البر الوافي الأزهري، مكانة فتح المعين بشرح قرة العين بين الشافعية في العالم، موقع نداء الهند، https://goo.gl/CW8axu.
- الإسنوي، جمال الدين عبد الرحيم، المهمات شرح الروضة والرافعي، مركز التراث المغربي، الدار البيضاء، المملكة المغربية، ٢٠٠٩م.
- الإسنوي، جمال الدين عبد الرحيم، نهاية السول بشرح منهاج الوصول، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩م.
- الآمدي، علي بن أبي علي بن محمد، الإحكام في أصول الأحكام، بتحقيق عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامي، بيروت، د.ت.
- الأنصاري، زكريا بن محمد، غاية الوصول شرح لب الأصول، دار الكتب العربية الكبرى، مصر.
- الأنصاري، زكريا بن محمد، أسنى المطالب في شرح روض الطالب، دار الكتاب الإسلامي.
- الأهدل، أحمد ميقري، سلم المتعلم المحتاج إلى معرفة رموز المنهاج، مرفق بكتاب المنهاج للإمام النووي، دار المنهاج، جدة، ٢٠٠٥م.
- الباجوري، إبراهيم بن محمد، حاشية الباجوري على جوهرة التوحيد، تحقيق: د. علي جمعة، دار السلام، القاهرة، ٢٠٠٢م.
- باسودان، محمد الحضرمي، المقاصد السنية إلى الموارد الهنية في جمع الفوائد الفقهية، دار الفتح، عمان، ٢٠١٨م.
- باعشن، سعيد بن محمد باعليّ، بشرى الكريم بشرح مسائل التعليم، دار المنهاج، جدة، ٢٠٠٤م. - باعلوي، عبد الرحمن بن محمد، بغية المسترشدين في تلخيص فتاوى بعض الأئمة من العلماء المتأخرين، دار الفكر.
  - البجيرمي، سليمان بن محمد بن عمر، حاشية البجيرمي على الخطيب، دار الفكر، ١٩٩٥م.
- البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، بتحقيق: محمد زهير، دار طوق النجاة، ط١، ٢٠٠١م.

- البكري، أبو بكر بن محمد شطا، إعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعين، دار الفكر، ١٩٩٧م.
- البكري، بدر الدين محمد بن أبي بكر، **الاعتناء في الفرق والاستثناء**، دار الكتب العلمية، ١٩٩١م.
  - بلفقيه، عبد الله بن الحسين، مطلب الإيقاظ، دار الضياء، الكويت.
- البلقيني، سراج الدين عمر، مناسبة أبواب الفقه على قاعدة أصحابنا، ضبطها مشاري بن سعد https://atharah.com/saraj-aldiyn-eumar-bin-rslan- الشثري، موقع فقه تدبير المعرفة، -albalqinii/.
- البوطي، محمد سعيد رمضان، اللامذهبية أخطر بدعة تهدد الشريعة الإسلامية، دار الفارابي للمعارف.
- البيضاوي، عبد الله بن عمر، منهاج الوصول إلى علم الأصول، اعتنى به مصطفى شيخ مصطفى، مؤسسة الرسالة ناشرون.
  - البيهقي، أحمد بن الحسين، مناقب الشافعي، دار التراث ـ مصر.
- البيهقي، أحمد بن الحسين، رسالة البيهقي إلى الجويني، بتحقيق فراس مشعل، دار البشائر الإسلامية، ٢٠٠٧م.
  - الترمذي، محمد بن عيسى، سنن الترمذي، نشر مصطفى البابي الحلبي مصر.
- الثعلبي، أحمد بن محمد، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق: بن عاشور.
  - الجاوي، أحمد بن عبد اللطيف، حاشية النفحات على شرح الورقات، دار الكتب العلمية.
    - الجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، دار الكتب العلمية، بيروت، ٥٠٥ هـ.
- جمعة، علي جمعة، الإفتاء: حقيقته وآدابه ومراحله، بحث مقدم إلى مؤتمر الفتوى وضوابطها، المجمع الفقهي الإسلامي.
  - الجمل، سليمان العجيلي، حاشية الجمل على شرح المنهج، دار الفكر.
- الجوزجاني، سعيد بن منصور، التفسير من سنن سعيد بن منصور، تحقيق: د. سعد آل حميد، دار الصميعي.
- الجويني، إمام الحرمين عبد الملك، نهاية المطلب في دراية المذهب، بتحقيق الدكتور عبد العظيم الديب، دار المنهاج، ٢٠٠٧م.
  - الجويني، إمام الحرمين عبد الملك، غياث الأمم في التياث الظلم، مكتبة إمام الحرمين

المصادر والمراجع

- ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، التلخيص الحبير في تخريج أحادث الرافعي الكبير، بتحقيق حسن عباس، مؤسسة قرطبة، القاهرة، ١٩٩٥م.

- ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، دار المعرفة بيروت، 1970 م.
- ابن حجر الهيتمي، أحمد بن علي، تحفة المحتاج بشرح المنهاج، المكتبة التجارية الكبرى، 19۸۳م.
  - ابن حجر الهيتمي، أحمد بن علي، الفتاوى الفقهية الكبرى، المكتبة الإسلامية.
    - ابن حجر الهيتمي، أحمد بن على، فتاوى ابن حجر، دار الفكر.
  - ابن حجر الهيتمي، أحمد بن علي، الفتح المبين بشرح الأربعين، دار المنهاج.
  - الحسنات، أحمد إبراهيم، تطور الفكر الأصولي عند المتكلمين، دار النور، عمان، ٢٠١٢م.
    - الحصني، تقي الدين أبو بكر، القواعد، مكتبة الرشد، الرياض، ١٩٩٧م.
- الحفناوي، محمد إبراهيم، مصطلحات الفقهاء والأصوليين، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة.
  - الحموي، محمد أمين، خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، دار صادر ـ بيروت.
    - الخطيب البغدادي، أحمد بن على، الفقيه والمتفقه، دار ابن الجوزي.
- الخطيب، محمد بن علي، رسالة في أحكام الحيض والنفاس والاستحاضة، بتحقيق محمد أبو بكر باذيب، دار الفتح للدراسات والنشر.
  - ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، مقدمة ابن خلدون، دار الفكر ـ بيروت، الطبعة الثانية.
- ابن خلدون، عبد الرحمن، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوى الشأن الأكبر، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٨م.
  - ابن خلكان، أحمد بن محمد، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، دار صادر، بيروت.
- الدمياطي، أبو بكر شطا، تحفة الرحمن في بعض مناقب السيد أحمد زيني دحلان، مكتبة حرجو الجاوي.
  - الدمياطي، أحمد بن محمد، حاشية على شرح الورقات، دار الفضيلة، القاهرة.
    - الذهبي، محمد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، مؤسسة الرسالة.
  - الرازي، فخر الدين، المحصول، بتحقيق طه العلواني، مؤسسة الرسالة، ١٩٩٧م.
    - الرازي، فخر الدين، مناقب الإمام الشافعي، مكتبة الكليات الأزهرية.

- الرازي، محمد بن أبي بكر، مختار الصحاح، المكتبة العصرية، الطبعة الخامسة.
- ابن رجب، عبد الرحمن الحنبلي، الرد على من اتبع غير المذاهب الأربعة، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، ١٤١٨هـ.
  - ابن رسلان، أحمد بن الحسين، صفوة الزبد، دار المنهاج.
  - الرملي، شمس الدين محمد، نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٤م.
    - الرملي، شهاب الدين أحمد، فتح الرحمن شرح زبد ابن رسلان، دار المنهاج، جدة.
- أبو زرعة العراقي، أحمد بن عبد الرحيم، الغيث الهامع شرح جمع الجوامع، بتحقيق محمد حجازي، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٤م.
  - الزرقا، أحمد بن محمد، شرح القواعد الفقهية، دار القلم، سورية.
    - الزركشي، بدر الدين، البحر المحيط، دار الكتبي، ١٩٩٤م.
  - الزركشي، بدر الدين، المنثور في القواعد الفقهية، وزارة الأوقاف الكويتية، ١٩٨٥م.
- الزركشي، بدر الدين، تشنيف المسامع بجمع الجوامع، بتحقيق سيد عبد العزيز وعبد الله ربيع، مكتبة قرطبة للبحث العلمي، ١٩٩٨م.
  - الزركلي، خير الدين بن محمود، الأعلام، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ٢٠٠٢م.
- السبكي، أبو الحسن تقي الدين، معنى قول الإمام المطلبي إذا صح الحديث فهو مذهبي، مطبعة قرطبة.
- السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي، الإبهاج في شرح المنهاج، دار الكتب العلمية، بيروت، 1990م.
  - السبكي، تاج الدين عبد الوهاب، الأشباه والنظائر، دار الكتب العلمية، ١٩٩١م.
- السبكي، تاج الدين عبد الوهاب، طبقات الشافعية الكبرى، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٣هـ.
- السقاف، علوي بن أحمد بن عبد الرحمن، مختصر الفوائد المكية، تحقيق يوسف المرعشلي، دار البشائر الإسلامية، ٢٠٠٤م.
- السقاف، علوي بن أحمد بن عبد الرحمن، الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعية من المسائل والضوابط والقواعد الكلية، مؤسسة الرسالة، دمشق، ٢٠١٢م.
- السقاف، علوي بن أحمد، الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعية، مركز النور للدراسات والأبحاث.

المصادر والمراجع

- سليمان، عبد الوهاب إبراهيم، ترتيب الموضوعات الفقهية ومناسباته في المذاهب الأربعة، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ١٩٨٨م.

- السمعاني، منصور بن محمد، قواطع الأدلة، بتحقيق محمد حسن الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩م.
- سميط، زين بن إبراهيم بن سميط، المنهج السوي شرح أصول طريقة السادة آل باعلوي، دار الفتح للدراسات والنشر، عمان، الأردن.
  - السيوطي، جلال الدين، الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية، إحياء الكتب العربية.
    - الشاطري، أحمد بن عمر، الياقوت النفيس في مذهب ابن إدريس، دار المنهاج، جدة.
  - الشافعي: محمد بن إدريس، الرسالة، بتحقيق أحمد شاكر، مكتبة الحلبي، القاهرة، ١٩٤٠م.
    - ـ الشافعي، محمد بن إدريس، الأم، دار المعرفة، بيروت، ١٩٩٠م.
- أبو شامة، أبو القاسم المقدسي، مختصر المؤمل في الرد إلى الأمر الأول، مكتبة الصحوة الإسلامية، الكويت، ١٤٠٣هـ.
  - الشربيني، شمس الدين، مغنى المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج، دار الكتب العلمية، ١٩٩٤م.
    - الشربيني، شمس الدين، الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع، دار الفكر، بيروت.
    - الشعراني، عبد الوهاب بن أحمد، الطبقات الصغرى، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
  - الشوكاني، محمد بن على، البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، دار المعرفة بيروت.
    - ابن أبي شيبة، أبو بكر، مصنف ابن أبي شيبة، مكتبة الرشد، الرياض.
- الشيرازي، إبراهيم بن علي، التبصرة في أصول الفقه، بتحقيق محمد حسن هيتو، دار الفكر، دمشق، ١٩٨٣م.
  - الصفدي، صلاح الدين، الوافي بالوفيات، دار إحياء التراث، بيروت.
- ابن الصلاح، عثمان بن عبد الرحمن، طبقات الفقهاء الشافعية، دار البشائر الإسلامية بيروت.
- ابن الصلاح، عثمان بن عبد الرحمن، فتاوى ابن الصلاح، تحقيق: د. موفق عبد الله، عالم الكتب بيروت.
  - الصنعاني، عبد الرزاق، مصنف عبد الرزاق الصنعاني، المكتب الإسلامي بيروت.
- الظفيري، مريم محمد صالح، مصطلحات المذاهب الفقهية، دار ابن حزم بيروت لبنان، ٢٠٠٢م.
  - ابن عبد البر، أبو عمر، جامع بيان العلم وفضله، دار ابن الجوزي.

- عبد السلام، عز الدين عبد العزيز، قواعد الأحكام في إصلاح الأنام، بتحقيق الدكتور نزيه حماد والدكتور عثمان ضميرية، دار القلم، دمشق، ٢٠٠٠م.
  - العراقي، ولي الدين أبو زرعة، فتاوى الإمام العراقي، دار الفتح، عمان، بتحقيق حمزة فرحان.
- العطار، حسن بن محمد، حاشية العطار على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع، دار الكتب العلمية.
- العلائي، خليل بن كيكلدي، المجموع المذهب في قواعد المذهب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت.
- علي، محمد إبراهيم، المذهب عند الشافعية، مجلة جامعة الملك عبد العزيز، العدد الثاني، ١٩٧٨م.
- ابن العماد، عبد الحي العكري الحنبلي، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، دار ابن كثير، دمشق، ١٩٨٦م.
- العمري، شحادة، سلسلة تراجم علماء الأردن: الدكتور الشيخ نوح القضاة، رابطة علماء الأردن.
- العيدروس، صالح بن أحمد، الشافية في بيان اصطلاحات فقهاء الشافعية، مطبعة الحجون، أندونيسيا.
- العيدروس، عبد القادر بن أحمد، النور السافر عن أخبار القرن العاشر، دار صادر، بيروت، ٢٠٠١م.
- الغزالي، محمد بن محمد، المستصفى من علم الأصول، بتحقيق محمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، ١٩٩٣م.
  - الغزالي، محمد بن محمد، الخلاصة، بتحقيق أمجد رشيد، دار المنهاج، جدة، ٢٠١٣م.
    - الغزالي، محمد بن محمد، الوسيط في المذهب، دار السلام.
- الغزي، محمد بن قاسم، فتح القريب المجيب بشرح كتاب التقريب، دار ابن حزم، بيروت، ٢٠٠٥م.
  - الغمراوي، محمد زهري، السراج الوهاج على متن المنهاج، دار المعرفة، بيروت.
- غيظان، هدى يوسف، تحقيق كتاب الحيض والاستحاضة والنفاس من المُحرَّر للإمام الرافعي، مجلة دراسات، علوم الشريعة والقانون، المجلد ٤١، العدد: ٢، ٢٠١٤م.
- الفيومي، أبو العباس أحمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، المكتبة العلمية، بيروت.

المصادر والمراجع المصادر والمراجع

- القاري، على بن سلطان، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، دار الفكر.
  - ابن قاضي شهبة، أبو بكر، طبقات الشافعية، عالم الكتب، بيروت.
  - القرافي، أبو العباس شهاب الدين، نفائس الأصول بشرح المحصول.
- القرافي، أبو العباس شهاب الدين، الفروق، دار الغرب الإسلامي بيروت.
  - القرطبي، محمد بن أحمد، الجامع لأحكام القرآن، دار عالم الكتب.
- قليوبي، أحمد سلامة، وأحمد البرلسي عميرة، حاشيتا قليوبي وعميرة على كنز الراغبين، دار الفكر، بيروت، ١٩٩٥م.
  - القواسمي، أكرم، المدخل إلى مذهب الإمام الشافعي، دار النفائس، عمان، الأردن، ٢٠٠٣م.
- ـ الكاف، محمد عمر، المعتمد عند الشافعية، رسالة ماجستير قُدِّمت لجامعة بيروت الإسلامية سنة ٢٠٠٨م.
  - كاليفتاوي، مهران كُتى، رسالة التنبيه، دار الضياء، الكويت.
  - ابن كثير، إسماعيل بن عمر، طبقات الشافعية، مكتبة الثقافة الدينية، ١٩٩٣م.
- الكردي، محمد بن سليمان، الفوائد المدنية فيمن يُفتَى بقوله من أئمة الشافعية، دار نور الصباح، ٢٠١١م.
- اللحجي، عبد الله، إيضاح القواعد الفقهية، عناية: الدكتور أحمد بن عبد العزيز الحدّاد، دار الضياء.
- المارديني، محمد بن عثمان، الأنجم الزاهرات على حل ألفاظ الورقات، بتحقيق عبد الكريم النملة، مكتبة الرشد، الرياض، ١٩٩٩م.
  - الماوردي، على بن محمد، الحاوى الكبير، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩م.
- المحلي، جلال الدين محمد بن أحمد، شرح المحلي على جمع الجوامع، دار الكتب العلمية، بير وت، د.ت.
- المدرس، عبد الكريم، علماؤنا في خدمة العلم والدين، عني بنشره محمد بن علي القره داغي، 19۸۳ م.
  - المرادي، محمد خليل، سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، دار البشائر الإسلامية.
    - مرداوي، علاء الدين، التحبير شرح التحرير في أصول الفقه، مكتبة الرشد.
- ـ مرعشلي، يوسف، عقد الجوهر في علماء الربع الأول من القرن الخامس عشر، دار المعرفة، بيروت ـ لبنان.

- المزني، إسماعيل بن يحيى، مختصر المزني، دار الكتب العلمية، ١٩٩٨م.
- - المليباري، زين الدين الهندي، فتح المعين بشرح قرة العين بمهمات الدين، دار ابن حزم.
- المليباري، عبد النصير، أوراق الذهب في حل ألغاز المذهب، دار تراث علماء نوسانتارا، إندونيسيا، ٢٠١٦م.
- المناوي، شمس الدين السُلمي، فرائد الفوائد في اختلاف القولين عن مجتهد واحد، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ـ ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، دار صادر ـ بيروت.
  - الناجي، لمين، القديم والجديد في فقه الشافعي، دار ابن القيم، الرياض، السعودية، ٢٠٠٧م.
    - ابن نجيم، زين الدين المصري، الأشباه والنظائر، دار الكتب العلمية، ١٩٩٩م.
      - الندوي، علي، القواعد الفقهية، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى، ١٩٨٤م.
    - ـ نديم، أبو الفرج محمد بن إسحاق، الفهرست، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ١٩٩٧م.
- النعيمي، عبد القدار بن محمد، الدارس في تاريخ المدارس، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٩٠م.
  - النفراوي، أحمد بن غانم، الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني، دار الفكر.
- ابن النقيب، شهاب الدين المصري، عمدة السالك وعدة الناسك، الشؤون الدينية، قطر، ١٩٨٢م.
- النووي، أبو زكريا محيي الدين بن شرف، المجموع شرح المهذب للشيرازي، تحقيق: محمد نجيب المطيعي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - النووي، محيى الدين يحيى بن شرف، تهذيب الأسماء واللغات، دار الكتب العلمية.
- النووي، محيي الدين يحيى بن شرف، تصحيح التنبيه، بتحقيق الدكتور محمد عقلة، مؤسسة الرسالة، عمان، الأردن، ١٩٩٦م.
  - النووي، محيى الدين يحيى بن شرف، شرح النووي على مسلم، دار إحياء التراث العربي.
    - ـ يوسف سركيس، معجم المطبوعات العربية، مطبعة سركيس، مصر.
      - أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم، الخراج، المكتبة الأزهرية للتراث.



فهرس الكتاب

## فهرس الكتاب

| الصفحة | الموضوع                                                 |
|--------|---------------------------------------------------------|
| ٥      | افتتاحية سماحة المفتي العام                             |
| ٧      | مقدمة                                                   |
| 11     | نبذة عن تاريخ المذاهب الفقهية عمومًا                    |
| 19     | الباب الأول: تاريخ المذهب الشافعي ورجاله                |
| 74     | الفصل الأول: حياة الإمام الشافعي وشخصيته الاجتهادية     |
| 74     | المبحث الأول: حياة الإمام الشافعي                       |
| 47     | المبحث الثاني: عقيدة الإمام الشافعي                     |
| 07     | المبحث الثالث: شخصية الإمام الشافعي العلمية والاجتهادية |
| 71     | الفصل الثاني: تطور المذهب الشافعي                       |
| 73     | المبحث الأول: عصر التأسيس (١٨٦هـ - ٢٠٤هـ)               |
| ٧١     | المبحث الثاني: عصر النقل والانتشار (٢٠٤هـ - ٢٠٤هـ)      |
| ٧٧     | المبحث الثالث: عصر الاستقرار والثبات (٤٠٤هـ - ٥٠٥هـ)    |
| ٨٦     | المبحث الرابع: عصر التحرير والتنقيح (٥٠٥هـ - ٦٧٦هـ)     |
| 9 8    | المبحث الخامس: عصر الازدهار (٦٧٦هـ - ١٠٠٤هـ)            |
| ١      | المبحث السادس: عصر الانحسار (١٠٠٤هـ - ١٣٣٥هـ)           |
| 1.7    | المبحث السابع: العصر الحديث                             |
| 117    | الفصل الثالث: أبرر فقهاء المذهب الشافعي:                |
| 117    | ١- أبو يعقوب البُويطي                                   |
| 117    | ٧- أبو إبراهيم المزني                                   |
| 119    | ٣- ابن سريج                                             |
| 177    | ٤ إمام الحرمين أبو المعالي الجويني                      |
| 177    | ٥ أبو حامد الغزالي                                      |

| الصفحة | الموضوع                                                |
|--------|--------------------------------------------------------|
| 141    | ٦_ أبو القاسم الرافعي                                  |
| 140    | ٧ـ أبو زكريا النووي                                    |
| ١٤٠    | ٨_ تَقِيّ الدِّينِ السُّبكي                            |
| 1 80   | ٩_ جلال الدين المحلي                                   |
| ١٤٨    | ٠١٠ شيخ الإسلام زكريا الأنصاري                         |
| 107    | ١١ـ شهاب الدين أحمد الرملي                             |
| 100    | ١٢ـ شهاب الدين أحمد بن حجر الهيتمي                     |
| 109    | 18_ شمس الدين الرملي                                   |
| 177    | ٤١٠ محمد بن سليمان الكردي المدني                       |
| 170    | ١٠- إبراهيم الباجوري                                   |
| ١٦٨    | ١٦ـ أحمد زيني دحلان                                    |
| 171    | ١٧ـ أحمد بن عمر الشاطري                                |
| 140    | ١٨ عبد الكريم المدرس                                   |
| 1 / 9  | ١٩ـ مصطفى سعيد الخن                                    |
| ١٨٣    | ٠٠٠ نوح القضاة                                         |
| ١٨٨    | ٢١ـ الحبيب سالم بن عبد الله الشاطري                    |
| 197    | ٢٢ الحبيب زين بن سميط                                  |
| 197    | ٢٣_ مصطفى البغا                                        |
| 191    | ۲۶ـ محمد بن علي الخطيب                                 |
| ۲٠١    | الباب الثاني: منهج البحث والفتوى في المذهب الشافعي     |
| ۲.۳    | الفصل الأول: التعريف بكتب المذهب                       |
| 4.0    | المبحث الأول: أبرز كتب المذهب في عصر التكوين والانتشار |
| 711    | المبحث الثاني: أبرز كتب المذهب في عصر التنقيح والتحرير |
| 744    | المبحث الثالث: أبرز المتون الدراسية                    |
| 7 2 7  | المبحث الرابع: أبرز كتب القواعد الفقهية                |
| 7 2 9  | المبحث الخامس: أبرز كتب أصه ل الفقه                    |

فهرس الكتاب المكاب المحاب الموضوع الموضوع الموضوع الموضوع

| الصفحة   | <i>وع</i>                                                             |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|
| 774      | المبحث السادس: أبرز كتب الفتاوي                                       |
| 777      | المبحث السابع: أبرز كتب أحاديث الأحكام في المذهب                      |
| ۲٧.      | المبحث الثامن: أبرز كتب طبقات رجال المذهب                             |
| ***      | المبحث التاسع: أبرز كتب تخريج الفروع على الأصول                       |
| 475      | المبحث العاشر: الكتب التي اعتنت بمنهجية الفتوى في المذهب              |
| 777      | المبحث الحادي عشر: كتب ومؤلفات في مسائل خاصة                          |
| 717      | المبحث الثاني عشر: أبرز الكتب المعاصرة                                |
| 440      | الفصل الثاني: أبرز المصطلحات الواردة في كتب المذهب                    |
| <b>Y</b> | المبحث الأول: اصطلاحات خاصة بألقّاب الأئمة والأعلام                   |
| 791      | المبحث الثاني: الرموز المتعلقة بالأعلام                               |
| 498      | المبحث الثالث: اصطلاحات عامة في المذهب                                |
| 4.4      | الفصل الثالث: منهج الفتوى في المذهب                                   |
| 4.0      | المبحث الأول: الكتب التي يُفتى منها في المذهب                         |
| 4.9      | المبحث الثاني: المسائل التي يفتي بها بغير القول المعتمد               |
|          | المبحث الثالث: حكم الفتوى بالأقوال والأوجه المرجوحة والضعيفة          |
| 414      | في المذهب                                                             |
| 410      | المبحث الرابع: المسائل التي يُفتى بها من المذهب القديم للإمام الشافعي |
| 44.      | المبحث الخامس: الفتوى بظاهر الحديث الصحيح                             |
| 47 8     | المبحث السادس: ضابط الاعتماد على العرف في الفتوى                      |
| 441      | الفصل الرابع: قواعد الترجيح في المذهب                                 |
| 417      | المبحث الأول: الترجيح بين أقوال الإمام الشافعي                        |
| ٣٣٣      | المبحث الثاني: الترجيح بين أقوال الشيخين الرافعي والنووي              |
| ٣٣٨      | المبحث الثالث: الترجيح بين أقوال المتأخرين                            |
| 454      | الفصل الخامس: فوائد منهجية في المذهب                                  |
|          | المبحث الأول: المسائل التي صححها الإمام النووي في المنهاج واختلف      |
| W C C    | ت با السائد الله الله الله الله الله الله الله الل                    |

| صفحة | الع | الموضوع |
|------|-----|---------|
|      |     | ( ) . ) |

|     | المبحث الثاني: المسائل التي ضعفها الإمام النووي في المنهاج واعتمدها |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| 401 | المتأخرون                                                           |
| ١٢٣ | المبحث الثالث: تقسيم الأبواب والفصول في كتب المذهب                  |
| ٣٦٦ | المبحث الرابع: السلم التعليمي لطالب العلم في المذهب                 |
| 479 | الباب الثالث: أصول المذهب الشافعي                                   |
| ۲۷۱ | الفصل الأول: أبرز المسائل الأصولية في المذهب                        |
| 440 | المبحث الأول: في الأحكام                                            |
| ۴۸۰ | المبحث الثاني: في الأدلة المتفق عليها                               |
| ٣٩. | المبحث الثالث: الأدلة المختلف فيها                                  |
| 447 | الفصل الثاني: أبرز القواعد الفقهية الكلية في المذهب                 |
| 499 | المبحث الأول: القواعد الكلية الخمس                                  |
| ٤١٣ | المبحث الثاني: قواعد كلية متفق عليها في المذهب                      |
| ٤٣٤ | الفصل الثالث: أحكام الاجتهاد والتقليد في المذهب                     |
| 540 | المبحث الأول: طبقات المجتهدين ومراتبهم في المذهب                    |
| ٤٤١ | المبحث الثاني: شروط الاجتهاد                                        |
| 220 | المبحث الثالث: حكم الأخذ من الكتاب والسنة لمن لم يبلغ درجة الاجتهاد |
| 204 | المبحث الرابع: اتباع المذاهب الأربعة                                |
| 200 | المبحث الخامس: حكم تقليد أقوال الصحابة والتابعين                    |
| ٤٦٠ | المبحث السادس: حكم التلفيق بين أقوال المذاهب                        |
| 277 | المبحث السابع: حكم الانتقال بين المذاهب الفقهية                     |
| १७१ | المبحث الثامن: حكم التعصب المذهبي                                   |
| ٤٦٧ | المصادر والمراجع                                                    |
| ٤٧٥ | الفهر سالفهر س                                                      |

